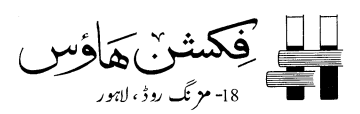
# فكشن ما وس كاكتابي سلسله (9)



ايد يشر : دُاكْرُ مبارك على

مشاورتی بورژ \_\_\_\_\_ حمزه علوی قاضی جاوید روبینه سهگل طاهر کامران سعود الحسن خان



### مجلّه' تاریخ'' کی سال میں جارا شاعتیں ہوں گی

خطوکتابت (برائے مضامین)

بلاك 1، ايار ثمنث ايف-برج كالوني، لا هور كينت

فون :6665997

ای میل : lena@brain.net.pk

خطوکتابت (برائے سر کیولیشن)

فكشن ہاؤس

18-مزنگ روڈ ، لا ہور

فون: 7249218-7237430

قیمت فی شاره : 100 رویے

سالانہ : 400رویے

قیمت مجلد شاره : 150 رویے

بيرون ممالك : 2000 (سالانه معددُ اكثرج )

رقم بذريعه بنك ڈرافٹ بنام فکشن ہاؤس لا ہور، یا کتان

پروڈکش : ظهوراحمدخاں-راناعبدالرحمٰن

معاون : ایم سرور

كمپوزنگ نشر، لا مور

پرنٹرز : زامدبشیر پرنٹرز، لا ہور

تاریخ اشاعت : ایریل 2001ء

### فهرست

ادارىي

### مضامين

تاریخ اور یورپی مرکزیت کا نظریہ جے ایم بلاث 9 پاکستان اور اسلام: نظریہ اور نسل پرستی کا باہمی تصاد حزی علوی 57

پاکستان: شناخت کی تلاش و اکثر مبارک علی 127 سندھ میں انگریز فیکٹری کی ایل ماڑی والا 160

## تحقیق کے نئے زاوییے

کیشولک چرچ اور اصلاح ندہب ڈاکٹر مبارک علی 185 شکار پور اور حیدر آباد سندھ کے خانہ بدوش تاجر ڈاکٹر مبارک علی 192

نبلی جنگ عظیم اور یورپی معاشرہ ڈاکٹر مبارک علی 203

### تاریخ کے بنیادی ماخذ

تاریخ فیروز شاہی سٹس سراج عفیف ترجمہ : محمد فدا علی طالب

215

264

267

به به مد مدرسی. تیسرا حصه

تھٹھہ کی مہم

: خان جهال كا استقبال

طاس گھڑیال کی ایجاد

يهلا باب

سترہواں باب

اٹھارہواں باب

تھٹھہ کی جانب روانگی دو سرا باب 218 تھٹھہ کے نواح میں آمد تيسراباب 222 چوتھا باب اہل سندھ سے جنگ 224 تھٹھہ سے واپسی اور گجرات کا سفر يانحوال باب 226 بادشاہی لشکر پر ایک اور آفت جصنا باب 229 شاہی کشکر کی آہ و زاری ساتوال باب 234 فيروز شاه كالحجرات يهنجنا آٹھواں باب 238 نوال باب خان جہاں کا سازوسامان روانہ کرنا 240 دسوال باب تھٹھہ پر دوسرا حملہ 243 گیارہواں **باب** فيروز شاه كالخفضه يبنجنا 247 اہل سندھ سے جنگ بارہواں پاپ 250 عماد الملك كالشكرك لئے وہلی جانا تيرہواں باب 252 صلح چودہواں باب 256 بانیم کا بادشاہ کی بارگاہ میں حاضر ہونا يندرہواں باب 258 : دیلی میں آمر سولهوال باب 261

#### اداربيه

پاکتانی معاشرہ میں تاریخ کے بارے میں جو سرد مری' اور ذہنی ناپختگی ہے' اس کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے کہ حال ہی میں ایک این۔ جی۔ او نے یونان کی حکومت سے مالی امداد لے کر سکندر مقدونی کہ جے پاکتان میں ''اعظم' کے خطاب سے پکارا جاتا ہے اس کی یادگار تغیر کرانے کا اعلان کیا۔ ہمیں اس یادگار کی تغیر پر جو اعتراض ہے وہ بیر کہ سکندر ایک حملہ آور اور لئیرا تھا کہ جس نے اس ملک پر حملہ کیا' یمال لوگوں کا قتل عام کیا' دولت کو لوٹا' اور لوگوں کے امن و سکون کو تباہ و برباد کر کے چلا گیا۔ اس کا حملہ تو یقینا تاریخ کا ایک حصہ ہے' لیکن اس حملہ کی یادگار بنانا' اسے اعظم کے خطاب سے پکارنا' اور اسے ایک ہیرو کا مرتبہ دینا' بیر یقینا تاریخی شعور کی کمی اور ذہنی دیوالیہ بن ہے۔ دنیا میں شاید ہی کوئی ملک ہو کہ جمال حملہ آوروں کو یہ مقام دیا جاتا دووا۔

ایک صاحب نے اخبار میں مضمون لکھتے ہوئے یہ دلیل دی کہ اس یادگار کی تقمیر کی وجہ سے ملک کو زر مبادلہ طے گا۔ اگر زر مبادلہ کی وجہ سے منمیر اور شعور کا سودا کر لیا جائے تو اس سے ہمارے معاشرے اور دانشوروں کی ذہنی بسماندگی کا اندازہ ہوتا ہے۔ ۔

تاریخی پس ماندگی کا دو سرا ثبوت یہ ہے کہ حال ہی میں لاہور میں "غزنوی عمد" اور اسلام آباد میں "شماب الدین غوری" پر سیمینار منعقد کرائے گئے۔ ہمارے مورخ اور تاریخ دال اب تک تاریخ کو ایک محدود اور ننگ دائرے میں قید کئے ہوئے ہیں۔ ، ان کا ذہن ابھی تک "غزنہ" میں مقید ہے۔ ان کے لئے تاریخ ابھی تک "عظیم افراد" کے کارنامے ہیں۔ جنگی فتومات و قال' سے آگے ان کی نظریں دھندلا جاتی ہیں۔ افسوس کہ وہ اس مرسے باخبر ہیں کہ تاریخ بہت تبدیل ہو گئی ہے۔ اس کا وائرہ سیاست سے بردھ کر سابی، معاثی، ثقافتی، اور جذباتی سرگر میوں تک آگیا ہے۔ اس تنگ نظری کا نتیجہ ہے کہ ہمارے مورخ ابھی تک اس محدود دائرے میں گھوم رہے ہیں، اور دو سرے موضوعات پر ان کی کوئی گرفت نہیں، اسی وجہ سے پاکستان میں تاریخ ایک بے معنی مضمون بن کر رہ گیا ہے۔

سہ مائی "آریخ" کے پچھلے شاروں میں ہم نے اس کی کوشش کی ہے کہ قار کین کو آریخ کے مضمون کی تبدیلیوں سے آگاہ کریں 'اور نشاندی کریں کہ آریخ کا مضمون کی تبدیلیوں سے دوچار ہو کر 'اب کیا نئی شکل افقیار کر چکا ہے۔ ساتھ ہی ہماری یہ کوشش بھی رہی ہے کہ ان موضوعات پر مضامین شائع کئے جائیں کہ جن سے معاشروں 'لوگوں کی سرگرمیوں' مفاوات اور ذہن کی عکاس ظاہر ہو۔ یقینا حکومتی و غیر مکلی امداد سے چلنے والے اوارے' اپنے خاص ایجنڈے پر عمل کرتے ہوئے آریخ کو مشمخ کر رہے ہیں۔ مگر ہم ان کے مقابلہ میں تاریخ کا ایک متباول نظریہ پیش کر رہے ہیں۔ ہمر ہم ان کے مقابلہ میں تاریخ کا ایک متباول نظریہ پیش کر رہے ہیں۔ ہمر ہم ان کے مقابلہ میں تاریخ کا ایک متباول نظریہ پیش کر رہے ہیں۔ ہمیں اس سے غرض نہیں کہ ہم کمال تک کامیاب ہوئے ہیں' مگر ہمارا مقصد یہ ہے کہ سرکاری اور مفاواتی تاریخ کے نقطہ نظر کو چیلنج کرتے رہنا چاہئے۔

مضامين

### تاريخ اوريوريي مركزيت كالنظريه

ہے۔ ایم۔ بلاث/ڈاکٹر مبارک علی

#### وقت کی سرنگ اور تاریخ کی تنگ نظری

آج سے اک سو پچاس سال پہلے کی انیسویں صدی کے وسط میں اگر آپ یورپ اور اینگلو امریکه کی کنی اسکول میں تعلیم پا رہے ہوتے تو آپ کو عجیب و غریب قتم کی تاریخ پڑھائی جا رہی ہوتی۔ سب سے پہلے تو آپ کو یہ بتایا جا آگہ دنیا میں جو بھی اہم ایجادات ہوتی ہیں یا اہم واقعات ہو رہے ہیں' تو وہ صرف دنیا کے اس حصہ میں واقع ہو رہے ہیں کہ جے "عظیم تر یورپ" کہا جاتا ہے۔ لینی وہ براعظم جو جغرافیہ میں اس نام سے جانا پہچانا جاتا ہے۔ (1) لیکن جب اس کو عظیم تر کما گیا تو اس کا مطلب بیہ ہوا کہ وہ پورپ جس میں "بائبل کی سرزمین" جو کہ شالی افریقہ سے لے کر میسو پوٹامیہ (عراق) تک پھیلی ہوئی ہے اس میں نو آبادیات کے زمانہ میں یوریی ملکوں کی نو آبادیات کو بھی اس میں شامل کر لیا گیا تھا۔ آپ کو یہ بھی پڑھایا جائے گا کہ خدا نے آدم کو ہاغ عدن میں پیدا کیا' اس وقت کی نصاب کی تابوں میں تاریخ کی ابتداء باغ عدن سے ہوتی تھی۔ اور باغ عدن کی جغرافیائی حیثیت کا تعین بحرروم کے ساحلی علاقوں پر ہو آ تھا۔ آپ کو استاد یہ بھی بتائے گا کہ صرف انہیں علاقوں کے لوگ صحیح معنوں میں انسان ہیں' کیونکہ خدا نے دوسرے علاقے کے انسانوں کو مختلف بنایا ہے' جنہیں یا تو مسخ شدہ یا اور کیا انسان کہا جائے تو بہتر ہے۔ وہ تمام اساتذہ کہ جن میں سائنس و تاریخ کے علوم کے اساتذہ شامل ہیں' اس بات پر متفق ہول گے کہ غیر یور لی اقوام نہ تو ذہین ہیں' نہ بمادر و شجاع' اور نہ قابل احرام۔ انہیں خدا نے کم تر مخلوق کی حیثیت سے پیدا کیا ہے۔ اب فرض کو کہ تم نے اپنے اماتذہ سے یہ سوال کر لیا کہ آخر کیا

وجہ ہے کہ بی مکمل انسان ہیں' ذہین ہیں' اور دو سرول سے برتر ہیں؟ تو یقیناً اس فتم کے سوالات پوچھنے پر اساتذہ تمہاری سرزنش کریں گے۔ تمہیں بتایا جائے گا کہ عیسائی خدا نے اس ونیا کو بنایا اور اب وہی اس کے کاروبار کی مل برائی غیر یورپی لوگوں سے کفر کے برابر ہو گا کہ اگر بیہ خیال کرلیا جائے کہ وہ اس فتم کی مرمانی غیر یورپی لوگوں پر کرتا ہے۔ کیونکہ اس کی مرمانی کے لائق صرف عیسائی ہیں کہ جو اس کی عبادت کرتے ہیں۔

فرض کرو کہ تم جغرافیہ اور خاریخ پڑھ رہے ہو' تو خمیں پڑھایا جائے گا کہ افریقہ اور ایٹیا کے رہنے والے لوگ نہ صرف یہ کہ کم تر ہیں' بلکہ برائیوں کا مجموعہ ہیں۔
کیونکہ انہوں نے خدا کی مرمانی کو نہیں مانا' اس لئے اب وہ قرراللی میں مبتلا ہیں۔
افریقہ کے لوگ در حقیقت وحثی ہیں' اس لئے ان کو ایک ہی طریقہ سے درست کیا جا سکتا ہے اور وہ یہ ہے کہ انہیں مفید کاموں میں مصروف رکھا جائے اور ساتھ ہی ان کی خوات کے ضروری ہے کہ انہیں عیمائی بنالیا جائے۔

چینیوں اور ہندوستانیوں نے کچھ نہ سمجھنے والی وجوہات کی بنا پر اجنبی اور وحشی فتم کی ہمندیوں کو ضرور پیدا کیا۔ لیکن چو نکہ بیہ نہ تو عیسائی شے اور نہ یورنی اس لئے عرصہ ہوا کہ بیہ تمذیبی جمود اور ٹھمراؤ کا شکار ہو کر ختم ہو گئیں۔ دیکھا جائے تو اپنی تمام شان و شوکت اور ترقی کے باوجود بیہ صحیح معنوں میں ممذب نہیں ہے اور ان کے عکمران ظالم و مطلق العنان شے۔ حقیقت میں صرف یورنی صحیح طور پر آزاد زبن کے ماک شے۔

کیکن خیالات و نظریات بدلتے رہتے ہیں۔ اس کے آگر آپ پیاس سال قبل اسکول میں گئے ہوتے تو آپ کو اس مرتبہ سکولر تاریخ پڑھائی جا رہی ہوتی کہ جس میں تاریخ کا ارتقائی عمل (جو کہ ڈارون کی تھیوری سے متاثر ہوا تھا) اہمیت کا حامل ہو تا۔ آپ کو بتایا جاتا کہ یہ ذہن بہت قدیم ہے 'اور اس میں نسل انسانی کا وجود بھی بہت پرانا ہے۔ لیکن اس دور میں بھی ساری اہم باتیں یورپ میں ہی وقوع پذیر ہوتی ہیں (اس کا مطلب ہے عظیم تر یورپ) پہلا انسان کرو۔ میگ نون (Cro-Magnon) یہال ہی

رہتا تھا۔ زراعت کی ابتداء بھی اس کی سرزمین سے ہوئی (شاید یورپ کے براعظم میں اسلام شاہد با تبل کی سرزمین پر 'جو کہ یورپ کا تسلیم شدہ ثقافی علاقہ تھا) دنیا کی تاریخ والی کا کاس میں بتایا جائے گا کہ پہلی وحثیانہ (Barbaric) تہذیب کی ابتداء با تبل کی سرزمین سے ہی ہوئی تھی۔ اس سرزمین کے کوہ قاف والے علاقہ سے دو نسلیں پروان چڑھی تھیں کہ جنہوں نے دنیا کی تاریخ کی تشکیل میں حصہ لیا تھا۔ ان میں سے ایک سامی النسل تھی کہ جنہوں نے شر آباد کے اور عظیم سلطنیں قائم کیں 'ہمیں وصدت کی تعلیم دی اور عیسائیت کو پیدا کیا اس کے بعد ان کی ترقی تھم گئی اور وہ مشرقی زوال کا شکار ہو گئی۔

آرین یا اندو-یورپین اگرچہ آزادی کے متوالے تو تھے۔ گر ترقی میں پیچھے تھے' یہ جنوب مشرقی یورپ میں کھیل گئے۔ اور یمال انہوں نے صحیح معنوں میں کہلی حقیقی ممذب سوسائی کو قائم کیا' جو کہ قدیم یونان کا معاشرہ تھا۔ اس کے بعد رومیوں نے اس تمذیب کو آگے برهایا' اور یوں دنیا کی تمذیب یمال سے ثال مغرب کی جانب پھیلی۔ اگر آپ کا اسکول انگلتان میں ہے تو تمذیب یمال سے ثال مغرب کی جانب پھیلی۔ اگر آپ کا اسکول انگلتان میں ہے تو تایا جائے گا کہ تاریخی عمل "مشرق" سے یعنی بائبل کی سرزمین سے' ایتھنز اور وہاں سے نیوڈل فرانس اور آخر میں ماؤرن انگلتان میں آ کے دوئر ختم ہوا۔

اس وقت تک غیریورپی ملکول کی جغرافیہ کو سیکولر طریقہ سے پڑھایا جانے لگا تھا۔
اگرچہ افریقیوں کو اب تک وحثی سمجھا جاتا تھا' اور مشرقی معاشروں کو زوال پذیر اور مطلق العنان لیکن اس وقت تک یورپ اور غیریورپی ملکول میں روابط اور تعلقات پیدا ہو چکے تھے' اس وجہ سے یہ تھیوری پیش کی گئی کہ غیریورپی اقوام بھی ممذب ہو سکتی ہیں' لیکن اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ یورپی اقوام کی نو آبادیات میں رہتے ہوئے ان سے تمذیب سیکھیں۔ یہ ان کو ممذب بنا دے گا' مگر پھر بھی وہ اپنے یورپی آقاؤں کی نبست کم تر درجہ یر رہیں گی۔

فرض کرو کہ اب ہم آدھی صدی اور قریب آ جاتے ہیں' یعنی دو سری جنگ عظیم

کے اردگرد۔ اس وقت تک بھی تاریخ اور جغرافیہ کے نصاب میں کوئی بہت زیادہ تبدیلی نہیں آئی تھی۔ اب تک صحیح معنوں میں پہلا انسان کرو میگ نون ہی تھا۔ زراعت بائبل کی سرزمین سے ہی شروع ہوئی تھی۔ اور وہیں سے ابتدائی تہذیب کے خدوخال تشکیل ہوئے تھے۔ تاریخی عمل اب بھی ایتھنز وم میرس اور لندن میں محدود تھا شاید اب وہ نیویارک کے ساحلوں تک پہنچ گیا ہو۔ غیریورپیوں نے تاریخ کو بنانے میں کوئی بہت زیادہ حصہ نہیں لیا تھا اگرچہ یورپیوں کے زیر اثر ان پر تہذیب کے اثرات ہوئے شروع ہو گئے تھے (یہ کہنا تھا کہ یورپی نو آبادیات نے اہل یورپ سے تہذیب سے شدیب کے علیمی ، جبکہ جلپانیوں نے ان کی نقل کی) یورپی اب تک ذبین ، سمجھدار اور جرات مند سے۔ (2)

اس تمام بحث سے ہم اس نتیجہ پر پنیچ ہیں کہ تاریخ کو "اندرونی اور بیرونی"
دنیاؤں میں تقسیم کر دیا گیا ہے۔ اس لئے صحیح تاریخی عمل "اندرونی دنیا" کی تاریخ میں
ہوا۔ جب کہ بیرونی دنیا میں جو کچھ ہوا اس کی کوئی حیثیت نہیں۔ یہ تاریخ جو یورپیوں
نے لکھی اور پڑھائی' اس نے تاریخ کو ایک سرنگ میں بند کر دیا ہے کہ جس کے
اردگرو اونچی اونچی دیواریں کھڑی ہیں۔ اس سرنگ میں کھڑے ہو کر جب اہل بورپ
تاریخ کو دیکھتے ہیں' تو انہیں وہی نظر آتا ہے کہ جو ان کے اردگرو ہے۔ ان دیواروں
سے باہر ان کے لئے ہر چیز ہے معنی' ہے وقعت' نہ تبدیل ہونے والی اقدار اور
روایات ہیں۔ اس تاریخی عمل کو "تاریخ کی سرنگ والا و ژن" یا محض "سرنگ تاریخ"
کما جا سکتا ہے۔

آریخ کے اس نقطہ نظر کے تحت "سرنگ تاریخ" کے نظریہ میں غیریور پی دنیا کو بالکل نظر انداز کر دیا گیا ہے۔ نصاب کی کتابوں اور الملسوں میں غیریور پی ممالک کو بہت کم جگہ دی گئی ہے۔ یہاں تک کہ 1492 کا سال آتا ہے۔ اب غیریور پی ملکوں میں افریقہ ' بائبل سرزمین سے مشرق میں واقع ایشیائی ممالک اور لاطینی امریکہ کا ذکر ہوتا ہے 'کیونکہ یہ ممالک یور پی تاجروں اور آباد کاروں کی سرگرمیوں کے مرکز ہو گئے تھے۔ اس لحاظ سے یہ کسی نہ کسی یور پی ملک کی نو آبادیات بن کر اس کی امپار کا حصہ بن گئے اس لحاظ سے یہ کسی نہ کسی یور پی ملک کی نو آبادیات بن کر اس کی امپار کا حصہ بن گئے

دوسری جنگ عظیم کے بعد سے جو نصاب کی کتابیں کھی گئیں' ان میں تاریخ کی سرنگ والی تنگ نظری ایک اور طرح سے ظاہر ہوتی ہے۔ اب غیریورٹی دنیا یورپ کے ذبن میں بوری طرح سے داخل ہو کر' ان کے شعور کا ایک حصہ بن چکی تھی۔ اس کی ساخت میں جلیان سے جنگ' اور نو آبادیاتی ملکوں کی آزادی کی جدوجمد کو وخل تھا' امریکہ میں "سول رائٹس" کی تحریک نے بھی اس ذہن کو ڈھالنے میں مرد وی۔ اب بت ی نصاب کی کتابوں میں غیر یورپی ممالک کی تاریخ کو شامل کر لیا گیا اور خاص بات یہ کہ ان ممالک کی کلچرل اہمیت اور ان کے کارناموں کو کتابوں میں جگہ ملنے لگی تھی۔ بہت سی نصاب کی کتابوں میں ان معاشروں میں تہذیب کے ارتقائی مرحلوں کی نشاندی کی گئی تھی۔ یہ پرانے روایتی تاریخی نقطہ نظرے انحراف تھا کہ جس میں ان معاشروں کو جمود کا شکار' اور ٹھمرا ہوا بتایا گیا تھا۔ اب ایشیائی معاشروں کو ارتقائی طور پر متحرک لکھا جائے گا۔ اگرچہ ان کی ترقی کی رفتار یورپ کے مقابلہ میں بہت ست رو ربی- افریقہ کو اب تک ایبا براعظم ہالیا گیا جو ایک جگہ تفتھر کر رہ گیا ہے اور جس کی کوئی تاریخ نہیں ہے۔ اس کے مقابلہ میں ایشیا کو اہمیت دی گئی۔ جہاں تک ترقی کا سوال تھا' تو اب تک یورپ کو اس میدان میں فوقیت اور برتری حاصل تھی' کیونکہ اس نے ایجادات کیں۔ اور تمذیب کی ترقی میں اہم تبدیلیوں سے دنیا کو روشناس کرایا۔ اس کئے اس پس منظر میں تاریخ کی نصابی کتابوں میں جو تصویر کشی کی گئی ہے۔ اس میں تمذیب کی ترقی کی وجوہات کو یورب کے اندر تلاش کیا گیا ہے۔ اگرچہ اس کے اثرات کو یورپ سے باہر بھی دیکھا گیا ہے۔ (4)

نصاب کی کتابیں در حقیقت کسی معاشرے کے کلچر کو سمجھنے کے لئے بے انتها ضروری ہیں۔ یہ محض کتابیں نہیں ہوتی ہیں، بلکہ اہل اقتدار اور حکران طبقوں کے خیالات و نظریات کی عکاس ہوتی ہیں کہ وہ اپنے معاشرے کے نوجوانوں کو کیا بتانا چاہتے ہیں، اور ماضی کو کس طرح سے پیش کرنا چاہتے ہیں تاکہ اس کی روشنی ہیں وہ موجودہ دنیا کو دکھے سکیں۔ (5)

جیسا کہ ہم نے دیکھا ہے، یورپی اور امرکی تاریخ کی نصاب کی کتب نے اس پہلو

پر زور دیا ہے کہ تاریخ کی ترقی کا پورا عمل یورپ سے ابحرا، اور یہیں سے دنیا میں

پھیلا۔ انیسویں صدی کی ابتداء اور وسط میں جو نصاب کی کتابیں لکھی گئیں۔ ان میں

یورپی تاریخ کی شک نظری مذہبی عقائد اور نظریات کی شکل میں پیدا ہوئی۔ اس کے بعد

آنے والی نصاب کی کتابوں میں بائبل تاریخ کی اہم کتاب نہیں رہی کہ جس کی بنیاد پر

تاریخ کی تفکیل کی گئی تھی۔ اب نے نقطہ نظر میں تمذیب کی اہم ترقی میں یورپ کے

عیسائی تھے کہ جو نسلی طور پر دوسری اقوام سے برتر و افضل تھے۔ اس نقطہ نظر نے ایک

بار پھر اسی پہلو پر زور دیا کہ یورپ کی سفید اقوام 'غیریورپی اقوام کے مقابلہ میں زیادہ

مہذب ہیں' کیونکہ یہ جدتوں اور ایجادات کے ذریعہ اپنی تمذیب کو متحرک رکھے ہوئے

میں' جب کہ غیریورپی اقوام جود کا شکار ہیں۔ ان کو اس گمری نیند سے بیدار کرنے کا

میں بورپی اقوام نے کیا' بالکل اس طرح جسے کہ ''موتی ہوئی حسینہ کو ایک شزادے

میں بورپی اقوام نے کیا' بالکل اس طرح جسے کہ ''موتی ہوئی حسینہ کو ایک شزادے

نے جگایا۔'' تاریخ کا یہ نقطہ نظر اب بھی حادی ہے۔ اگرچہ اب نسلی برتری کا نظریہ اپنی جگہ ٹھمری

ایمیت کھو بیٹھا ہے۔ اور یہ بھی کہ غیریورپی اقوام روایات سے جڑی اپنی جگہ ٹھمری

ہوئی ہیں' مگر اس کے باوجود یورپی برتری اپنی جگہ موجود ہے۔

جب بھی نے خیالات و نظریات کا اظمار کیا جاتا ہے' تو اسکول کی نصاب کی کتابوں میں ان کی شمولیت دیر سے ہوتی ہے۔ اگرچہ اب نئی تحقیقات سامنے آگئ ہیں۔ نئے حقائق کو تسلیم کر لیا گیا ہے۔ لیکن کچھ اسکولوں میں اب تک پرانی تاریخ اور نصاب کی کتابوں میں جو خلیج ہے' وہ پر کتابوں ہی کو پڑھایا جا رہا ہے۔ نئی تحقیق اور نصاب کی کتابیں مشہور مورخوں نے نہیں ہوئی ہے۔ اس امر کے باوجود کہ تاریخ کی یہ نصاب کی کتابیں مشہور مورخوں نے کسی ہیں' لیکن ذہنی نشوونما' اور کلچرل پرتری' اور تاریخ میں یورپ کی مرکزیت کے والے یہ مورخ اب تک یورپی کلچرل برتری' اور تاریخ میں یورپ کی مرکزیت کے قائل ہیں۔ اگرچہ اس میں کوئی شک نہیں کہ یورپی مورخوں نے علم تاریخ کو ایک ترقی یافت علم بنا دیا ہے' واقعات کی شخیوں کی جڑوں کو ڈھونڈنے میں ان کی علیت یافت علم بنا دیا ہے' واقعات کو مسخ کرنا' یا تعصب کے ساتھ بیان کرنے کی اپنی پختگی تک پہنچ گئی ہے۔ واقعات کو مسخ کرنا' یا تعصب کے ساتھ بیان کرنے کی

شعوری کوشش اب نہیں ہوتی ہے' لیکن جب یہ مورخ تاریخ میں ترقی کی وجوہات و معود تریخ میں ترقی کی وجوہات و معود تریخ ہیں' جو کہ ایک طویل دورانیہ میں وقوع پذیر ہوئی' اور وہ انقلابات جنہوں نے تاریخ کی راہوں کو بدل دیا' تو ان کے دلائل میں یورپ کی ایمیت ابھر کر آ جاتی ہے۔ اور وہ تاریخی عمل کی ترقی' اور اس کی حرکت کو یورپ کے علاقہ ہی میں پاتے ہیں۔

اس لئے مورخوں کی اکثریت اس کو ایک حقیقت مانتی ہے کہ جن واقعات نے دنیا کی تاریخ کو بدلا' وہ یورپ میں وقوع پذیر ہوئے۔ یمال میں ان واقعات کی فہرست دینا چاہوں گا کہ جو یورپی تناظر میں پیش کئے گئے ہیں۔ ان واقعات کو مورخوں کی اکثریت نے صبح تنلیم کر لیا ہے۔

نو لیتھک انقلاب- زراعت میں ایجادات- انسانوں کی مستقل طور پر آبادی- یہ مشرق وسطیٰ میں وقوع پذر ہوئی (بائبل کی سرزمین) 1930ء سے پہلے اس نقطہ نظر کو تشلیم کرلیا گیا تھا- اب تک مورخوں کی اکثریت اس کو مانتی ہے-

2- جدید تهذیب کی ترقی میں دو سرا اہم کلچرل ارتقاء۔ اس عهد میں ریاستیں'شہر'
 ذاہب' لکھنے کا سٹم۔ محنت کی تقسیم۔ اور اس قشم کی دو سری چیزیں مشرق وسطی میں
 ظہور میں آئیں۔

3- مشرق وسطیٰ میں دھاتوں کے زمانے کی ابتداء۔ مشرق وسطیٰ اور مشرق یورپ میں لوہے کا استعال۔ یورپ میں لوہے کے زمانہ کی ابتداء ہوتی ہے۔

- 4- مشرق وسطى ميں وحدانيت كے عقيدہ كو فروغ ہوا۔
  - 5- يورپ (قديم يونان) ميس جمهوريت كي ايجاد موئي-
- 6- ریاضی فلفه کاریخ جغرافیه اور دو سرے علوم کی یورپ میں ابتداء ہوئی۔
- 7- طبقاتی معاشره اور نتیجتا طبقاتی جدوجمد یونانی و روی علاقه میں ہوئی۔ (6)
- 8- ۔ رومی امپائر دنیا کی پہلی بردی امپیریل ریاست تھی۔ رومیوں نے بیوروکرلی' اور قانون وغیرہ کو ایجلو کیا۔
- 9- ساجی ارتفائی ترقی میں' دو سرا اہم مرحلہ فیوڈل ازم کا تھا' جو یورپ میں فرانس میں ترقی یذیر ہوا۔ (7)

10- قرون وسطیٰ میں یورپ نے کمنالوجی میں کئی ایجادات کیں 'جن کی وجہ سے

اسے غیربورپی اقوام پر فوقیت مل گئی (اگرچه اس نقطه نظربر کئی اختلافات موجود بین)-

11- الل بورپ نے جدید ریاست کے ادارے کو روشناس کرایا-

12- اہل یورپ نے سرمایہ داری کی ایجاد کی-

13- اہل بورپ دو سروں کے مقابلہ میں برے کھوجی' اور دنیا کو دریافت کرنے والے تھے۔

14- اہل یورپ نے صنعت کو پیدا کیا' اور صنعتی انقلاب لے کر آئے۔

اور ایجادات و تبدیلیوں کا بیہ سلسلہ موجودہ دور تک آتا ہے۔ بیہ سب آج کی یورپی آریخ میں اہم اور متند سمجھ جاتے ہیں۔ اگرچہ ان میں سے چند باتوں پر علمی طور پر انتلاف ضرور موجود ہے۔ لیکن مجموعی طور پر ایک یورپی طالب علم ان کو تاریخی حقائق مانتا ہے۔ اگرچہ ان میں سے چند صحیح ہیں 'چند پر اعتراض کیا جا سکتا ہے۔ اور چند کو بالکل رو کیا جا سکتا ہے 'لیکن بیہ تاریخ کا وہ نقطہ نظر ہے کہ جس میں باہر والوں نے تاریخی عمل اور ترقی میں کوئی حصہ نہیں لیا ہے۔ جب کہ یورپ نے اپ طور پر تمام تخلیقی کارنامے سرانجام دیتے ہیں۔

### بورني مركزيت كالجهيلاؤ اور نفوذ

اس وقت ہم جس موضوع پر اپنی توجہ مرکوز کر رہے ہیں' اسے یور پی مرکزیت یا یورو سینٹر ازم (Eurocentrism) کہا جاتا ہے۔ (8) اس لفظ سے اس بات کا مکمل طور پر اظہار ہوتا ہے کہ یہ اصطلاح ماضی اور حال دونوں میں اہل یورپ کی برتری کو غیر یورپوں پر خابت کرتی ہے (بلکہ یورپ میں رہنے والی غیریورپی اقلیت کے لئے بھی اس کا استعال ہوتا ہے) اگرچہ اس نقطہ نظر پر کڑی تنقید ہو چکی ہے' مگر یمال اس تنقید کے مزید پہلوؤں کو واضح کرنے کی کوشش کی جائے گی۔

ایک نقطہ نظر تو یہ ہے کہ ''یورپی مرکزیت'' کو ایک رویہ اور رحجان کی طرح دیکھنا چاہئے اور یہ توقع کرنی چاہئے کہ روش خیالی اور وسیعے النظری کے ساتھ یہ رویہ بھی ای طرح سے ختم ہو جائے گا جیسے کہ نسل پرسی' جنسی تفریق' اور ندہبی جنونیت بدلتے ہوئے حالات میں وم توڑ گئیں۔ لیکن ان میں اور مرکزی یورپین میں جو فرق ہے وہ کسی تعصب اور قدر کا نہیں ہے' اس کے برعکس اس کی بنیاد سائنس اور علیت یا اسکالرشب پر رکھی گئی ہے۔ جس کی وجہ سے اس کے حامی اپنے اظہار میں استدلال ر کھتے ہیں۔ اس لئے اس اصطلاح کے بارے میں بید کہا جا سکتا ہے کہ بید ان بیانات اور عقائد کا مجموعہ ہے کہ جو تجرباتی بنیادول پر بحیثیت حقیقت کے افذ کئے گئے ہیں' اس کے نتائج کو غیر متعضب اور تعلیم یافتہ یورپ نے بطور سچائی کے قبول کر لیا ہے۔ کیونکہ یہ حقائق پر بنی ہیں۔ اس موقع پر آپ ان چودہ پوائنٹس کو دوبارہ سے دیکھیں کہ جو اویر دیئے گئے ہیں کہ جن میں یورپ کی ایجاوات اور تخلیقات درج ہیں۔ وہ مورخ کہ . جو ان چودہ نکات کو تاریخی حقیقت سمجھتے ہیں۔ اگر ان پر "بورپی مرکزیت" کے تحت سوچنے کا الزام لگائیں گے تو ان کی ناراضگی بجا ہو گی اور وہ اس بلت سے قطعی انکار کر دیں گے کہ ان کا تاریخی نقطہ نظریورنی مرکزیت کے گرد گھومتا ہے۔ اگر وہ اس بات بر اصرار کرتے ہیں کہ یورپ نے جمہوریت' سائنس' فیوڈل ازم' سرماییہ داری' اور جدید قومی ریاست سے دنیا کو روشناس کرایا تو ان کے اس اصرار کی وجہ یہ ہے کہ ان کے نزدیک میہ سب ٹھوس حقائق ہیں۔

اس لئے یورپی مرکزیت ایک پیچیدہ مسئلہ ہے۔ ہم اپنے ذہن سے تمام تعصبات کو نکال دیں 'اور خود کو وسیع ذہن کا مالک سمجھیں 'گر اس کے باوجود یورپی مرکزیت اپنے سائنسی اور تجہاتی نقطہ نظر کی وجہ سے ہمارے ذہنوں پر چھائی ہوئی رہے گی۔ اس لئے اس کو رد کرنے کے لئے ان ہی دلائل کی ضرورت ہے کہ جس کی بنیاد پر اس کی پوری عمارت کھڑی ہے۔

جب بھی کسی کمیونٹی میں کوئی کلچرل تبدیلی آتی ہے' تو اس تبدیلی کی وجہ کوئی ایجاد ہوتی ہے کہ جو کمیونٹی کے اندر روشناس ہوئی ہو۔ اور جس نے اس کے پورے نظام کو متاثر کر دیا ہو۔ لیکن تبدیلی کی ایک دوسری وجہ وہ تاریخی عمل ہو تا ہے کہ جو کسی ایجاد' فکر' اور خیال کو جو کسی اور جگہ پر تخلیق ہوا ہو۔ گر اسے ایک جگہ سے دو سری جگہ لیجاتا ہے۔ پہلے والے طریقہ کو "آزادانہ ایجاد" کا نام دیتے ہیں۔ جبکہ دو سرے طریقہ کار کے لئے "پیمیلاؤ اور نفوذ" کی اصطلاح استعال کریں گے۔ (9) تاریخ میں ہم ان دونوں طریقہ ہائے کار کو دیکھتے ہیں۔ یہاں پر پچھ اسکالرز کا بیہ خیال ہے کہ "آزادانہ ایجاد" کا تصور بہت کمزور ہے، کیونکہ اول تو ایبا ہو تا نہیں، اور اگر ہو بھی جائے تو اس کے متیجہ میں کوئی کلچرل تبدیلی نہ تو فورا" ہوتی ہے، اور نہ ہی اس کے دریا اثرات ہوتے ہیں۔ ان اسکالرز کا بیان ہے کہ انسانوں کی اکثریت موجد سے زیادہ مقلد ہوتی ہیں۔ اس لئے پھیلاؤ اور نفوذ کا عمل در حقیقت تبدیلی کا باعث ہوتا ہے۔

یہ اسکالرز جو اس نقطہ نظر کے حامی ہیں۔ انہیں پھیلاؤ اور نفوذ کے حامیوں کا نام دیا جاتا ہے ایعنی: فریفیو ژنسك (Diffusionists) جب بھی وہ كسى معاشرے میں كسى کلچرل ایجاد کو دیکھتے ہیں۔ وہ اس کی ابتداء اور بنیاد کو کسی اور جگه تلاش کرتے ہیں کہ جمال وہ کسی نہ کسی شکل میں پہلے سے موجود ہو۔ مثلاً بلو گن (Blow-gun) روایتی طور یر امریکہ کے قدیم باشندے استعال کرتے تھے۔ جب کہ اس کا استعال "پرانی ونیا" میں ہوا۔ نئی ونیا والول نے اس کی خود سے ایجاد نہیں کی۔ بلکہ اسے برانی دنیا والوں سے سکھا۔ گر ایبا کیوں ہوا؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ ان میں ایجاد کی صلاحیت نہیں تھی' اس لئے وہ اس کو ایجاد کرنے والے نہیں ہیں۔ اس طرح اس نقطہ نظر کے ماننے والوں کا خیال ہے کہ جنوبی امریکہ میں جو تہذیب پیدا ہو کمیں وہ بھی پیسیفک یا اٹلانکک کے ذریعہ برانی دنیا سے یمال آئی ہوں گی۔ کیونکہ ان تهذیبوں میں جو زراعت ' مندرول کی تغمیر' اور تحریر کا فن ہے۔ وہ ان سے پہلے پرانی دنیا میں موجود تھا۔ مقامی امریکی باشندے اس قابل نہیں تھے کہ وہ ان چیزوں کے بارے میں خود سے سوچ سکتے- (10) ان میں کچھ اسکالرز جو خود کو انتہا پیند بھیلاؤ اور نفوذ کا حامی کہتے ہیں' ان کا یہ عقیدہ ہے کہ تمام تمذیس ایک ہی جگہ سے نکلی ہیں' ان میں کچھ کا خیال ہے کہ ان کی ابتداء مصرے ہوئی۔ پھھ وسط ایشیا کو یہ اعزاز دیتے ہیں (مثلاً کوہ قاف کا علاقہ --- کچھ اسکالرز کا یہ نظریہ ہے کہ سفید فام نسل اس علاقہ سے دنیا میں چیلی ہے)۔ (11) پھیلاؤ اور نفوذ کے حامیوں اور ان کے مخالفوں میں بحث و مباحثہ کوئی ایک صدی سے جاری ہے کہ علم بشریات ' جغرافیہ ' اور تاریخ میں طویل دورانیہ ' اور وسیع پیانہ پر شمنیوں اور ان کے پھیلاؤ و نفوذ کے کیا اثرات ہوئے۔ (12) مخالفین جو کہ خود کو '' مندیبوں اور ان کے پھیلاؤ اور نفوذ کے حامیوں پر دو فتم ارتقاء پہند'' یا ''آزاد ایجاد کے حامی '' کہتے ہیں ' وہ پھیلاؤ اور نفوذ کے حامیوں پر دو فتم کے الزامات لگاتے ہیں۔

اول یہ کہ پھیلاؤ اور نفوذ کے حامی انسان کی تخلیق صلاحیتوں کے بارے میں بوا تک نظریہ رکھتے ہیں۔ جب کہ در حقیقت لوگوں میں تخلیقی صلاحیتیں ہوتی ہیں کہ جن کی وجہ سے وہ نئی نئی اختراعات کرتے رہتے ہیں۔ اس لئے نئے کلچراور نئی تخلیقات و ایجادات برابر وجود میں آتی رہتی ہیں۔ ہر معاشرہ اور کلچرکی اپنی ایجادات کا اثر بیرونی اثرات سے زیادہ دریا اور موثر ہو تا ہے۔ اس لئے ہر معاشرہ کی اینی ایجادات اور تخلیقات کے بارے میں تحقیق کرنی چاہئے نہ کہ شروع ہی سے یہ فرض کرلینا چاہئے کہ باہر کے اثرات سے یہ کلچرترتی کر رہا ہے اور یہ معاشرہ تخلیقی قوتوں سے محروم ہے۔ 2- کھیلاؤ اور نفوذ کے حامیوں کا تعلق طبقہ اعلیٰ سے ہے۔ کسی بھی ایجاد اور تخلیق کا اول کسی ایک معاشرے میں پیدا ہونا ضروری ہے' اور پھروبال سے وہ دوسری جگہوں اور معاشروں میں بھیلتی ہے۔ اگر یہ فرض کر لیا جائے کہ تمام انسان برابر ہیں' اور مساوی تخلیق صلاحیتوں کے حامل ہیں او اس صورت میں ایجاد اور تخلیق کہیں بھی اور کسی بھی جگہ ممکن ہے۔ اس نظریہ کو انیسویں صدی میں۔۔۔۔ "انسانیت کی سائیکی يوني" كا نام ديا كيا تقا- جوكه اب بهي استعال موتا ہے۔ لنذا ايجاد كے لئے كسى خاص انسانی گروپ یا جگہ کی کوئی شخصیص نہیں ہے۔ (13) جبکہ اس کے برعکس پھیلاؤ اور نفوذ کرنے والے اس پر یقین رکھتے ہیں کہ صرف چند منتخب گروپس اور گروہ ایجاد اور تخلیق کی صلاحیت رکھتے ہیں' جبکہ دو سرے گروہ صرف دو سری تمذیبوں کے پھیلاؤ کے نتیجہ میں اینے اندر تبدیلی لاتے ہیں۔ اس نظریہ کے تحت انسانیت کی سائیکی یونوں سے انکار کر دیا جاتا ہے' اور تخلیق و ایجاداتی صلاحیتیں صرف چند گروہوں میں مخصوص ہو كرره جاتى بير- اس نقطه نظر كے تحت ايجاد اور تحقيق كے صرف چند مستقل مراكز

بي-

اس نقطہ نظری بنیاد پر اگر ہم نقشہ کھینچیں تو ہمیں معلوم ہو گاکہ اس میں ایک مستقل مرکز ہے، جبکہ دو سرے علاقے اس کے اطراف یا عاشیہ پر واقع ہیں۔ وہ لوگ جو پھیلاؤ اور نفوذ میں انتما پیندی کے قائل ہیں، ان کے نزدیک پوری ونیا عیسائیت سے پہلے دور میں مرکز اور اطراف میں تقسیم ہوئی ہوتی تھی۔ اس وقت مصریا "آریاؤں کے قدیم وطن" یا کوہ قاف کے علاقہ کو مرکز کی حیثیت حاصل تھی۔ مصریا "آریاؤں کے قدیم وطن" یا کوہ قاف کے علاقہ کو مرکز کی حیثیت حاصل تھی۔ لیکن اس کے بعد دو سری جگوں پر نظریہ اہم ہے کہ کلچر پہلے کسی ایک جگہ پیدا ہو تا ہے اور اس کے بعد دو سری جگوں پر پھیاتا ہے۔

اس طرح پھیلاؤ اور نفوذ کے نظریہ کے تحت معاشروں کو وہ حصوں میں تقیم کرنا آسان ہو جاتا ہے: یعنی اندرونی اور بیرونی- اس کے تحت ایجاد مرکز میں تخلیق ہوتی ہیں، اور پھر وہاں سے اطراف میں پھیلتی ہیں۔ جب اس نظریہ کے مخالف اس پر اعتراض نہیں کرتے کہ اعتراض کرتے ہیں، یا اسے تنقید کا نشانہ بناتے ہیں، تو وہ اس پر اعتراض نہیں کرتے کہ معاشرہ بیرونی اور اندرونی عناصر میں تقیم ہوتا ہے، اور نہ اس بات پر اعتراض کرتے ہیں کہ یورپ کلچرکا مرکز نہیں ہے۔ ان کا اعتراض صرف یہ ہوتا ہے کہ پھیلاؤ اور نفوذ کا نظریہ۔ ''انسانیت کی سائیکی یو نیٹی'' کے نظریہ پر یقین رکھتے ہوئے' اس کو رد کرنا ہے۔ (14) یہ خیالات ان کی ان تحریوں سے صاف عیاں ہیں کہ جو انہوں نے یورپیوں کی سیاست و طاقت کے پھیلاؤ۔ نو آبادیات پر اقدار' اور مشزیوں کی سرگر میوں کے بارے میں لکھی ہیں۔ ان کے ہاں اندرونی اور بیرونی کی شخصیص نمایاں طور پر نظر آتی بارے میں لکھی ہیں۔ راعت کی ابتداء اور شہوں کے آباد ہونے کا تذکرہ کرتے ہیں' اور اس کے بعد بقیہ تہذیب کی پیدائش اور فروغ کو یورپ میں دیکھتے ہیں۔

پھیلاؤ اور نفوذ کی بنیاد دو دلائل پرہے۔ (1) انسانی برادریوں' جماعتوں کی اکثریت میں تخلیقی صلاحیت نہیں ہوتی ہے۔ (2) صرف چند ایسے معاشرے اور جگہیں ہیں کہ جمال تہذیب و تمدن پیدا ہوتے ہیں۔ اس لحاظ سے یہ کلچری تبدیلی اور ترقی کے مستقل مرکز ہوتے ہیں۔ اس نقط نظر کے تحت "عظیم تر یورپ" وہ واحد مرکز ہے کہ جمال تہذیب پیدا ہوئی اور پھریمال سے یہ اپنے اطرافی علاقوں میں پھیلی۔ لنذا تہذیب کا جو ماؤل اس نظریہ کے تحت بنا وہ "بیرونی اور اندرونی" عناصر کا ہے اس ماؤل کی کئی اقسام ہیں۔ بھی اندرونی اور بیرونی عناصر ایک دو سرے سے متفاو شکل میں نظر آتے ہیں جس کی وجہ سے دونوں کے درمیان ایک حد فاصل قائم کر دی جاتی ہے (اس کو مرکز اور اطراف کا ماؤل کما جا سکتا ہے)۔ اس کی دو سری شکل میں ونیا کو ایک ہی تناظر میں دیکھا جاتی ہے۔ اس ماؤل میں ایک متعین شدہ مرکز ہو تا ہے "کیکن اس سے باہر جیسے جیسے وہ مرکز سے دور جاتا ہے تہذیب "تخلیق" ایجادات اور تبدیلی کے عمل میں مرحلہ وار تنزل نظر آتا ہے۔ اس ماؤل میں دنیا کو مختلف حصوں (Zones) میں تقسیم کر دیا جاتا ہے اور نظر آتا ہے۔ اس ماؤل میں دنیا کو مختلف حصوں (Barbarians) کے ایک ان میں سے ہر حصہ جدیدیت "تہذیب" اور ڈویلپمنٹ (Development) کے ایک ایک کی مائندگی کرتا ہے۔ (15) قدیم اور کلاسیکل ماؤل میں تو دنیا کو تین حصوں میں تقسیم کر دیا تھا۔ تہذیبی باربیرین (Barbarians) اور وحشی (Savage)۔

پھیلاؤ اور نفوذ کے کلاسیکل ماڈل میں دنیا کو دو حصول میں تقسیم کر دیا تھا۔ (عظیم تر یورپ: اندرونی) جن میں ایک تخلیقی اور ترقی کی صلاحیت رکھتا تھا جب کہ (غیر یورپ: بیرونی) دو سرا حصہ ایجادات اور تخلیقات سے محروم عظیم تر یورپ پر انحصار کرتے ہوئے اس سے استفادہ حاصل کرتا تھا۔ اس بنیادی نظریہ نے سات اہم دلائل اور نکات کو بیدا کیا جو کہ پھیلاؤ اور نفوذ کے حامی اس کی حمایت میں دیتے ہیں۔

1- یورپ کے لئے یہ فطری امر ہے کہ وہ جدیدیت کی طرف جائے اور ترقی کرے : یہ یورپ کی فطرت میں ہے کہ وہ ایجاد کرتا ہے، تخلیق کرتا ہے، اور تبدیلی سے دوچار ہوتا ہے، یہ تبدیلی ہمشہ بهتر سے بهترین کی طرف ہوتی ہے اس کی بنیاد پر یورپ ایک تاریخی حقیقت ہے۔

2- غیر یورنی: بیرونی، فطری طور پر بغیر تغیر و تبدل کے ایک جگه تھرے رہتے ہیں۔ اس لئے یہ روایت پرست اور پس ماندہ ہیں۔ ان سے یہ توقع نہیں کرنی جائے

کہ یہ کچھ ایجاد کریں گے' یا تبدیلی لائیں گے۔ اس وجہ سے غیریورپی اقوام اور ممالک "فیر تاریخی" بن-

3- یورپ کی ترقی ذہنی اور روحانی وجوہات کی وجہ سے ہوئی ہے۔ اس وجہ سے "دوئی ہے۔ اس وجہ سے "دوئی نہیں" ہیدا سے "دیورٹی ذہن" "دولی روح" اور "مغربی آدمی" کے نظریات اس پس منظر میں پیدا ہوئے۔ یہ اسی یورٹی کردار کی خصوصیات تھیں کہ جن میں تخلیقی صلاحیت "تخیل کی بلندی" ایجاد کرنا" استدلالی طریقہ اختیار کرنا" اور اخلاقیات میں عزت کا احساس پیدا کرنا" یورپ کے معاشرے کی علامتیں بن گئیں۔

4- فیریورپ کی ترقی نہ کرنے کی وجوہات یکی ہیں کہ وہ ان یورپی خصوصیات سے محروم ہے۔ اس کا مطلب ہے کہ نہ تو اس میں روحانی بلندی ہے' اور نہ ذہنی ایج۔ اس سلملہ میں دو فتم کے استدلال اور دیئے جاتے ہیں:

الف - غیر یورپی دنیا بنیادی کلچرل اداروں سے خالی ہے بلکہ یمال کے مقالمت بھی آبادی سے خالی ہیں - اس بنیاد پر اہل یورپ کے لئے یہ جائز ٹھرا کہ وہ ان خالی مقالمت پر اپی آبادیاں بسائیں - اس کے بتیجہ ہیں یورپی لوگ غیر یورپی ممالک ہیں جا کر آباد ہوئے اور اس عمل ہیں انہوں نے کہیں مقامی لوگوں کو بے دخل کیا' اور کہیں ان کا قتل عام کر کے انہیں نیست و نابود کر دیا – آباد کاروں کے اس عمل ہیں انہوں نے جو دلائل دیئے وہ یہ کہ اول' کوئی غیریورپی ملک بالکل غیر آباد ہے' اس لئے جب وہاں لیورپی آباد ہوئے تو انہوں نے کسی کو بے دخل نہیں کیا - دوم' کسی ملک یا علاقہ میں مستقل آبادی نہیں تھی' لوگ خانہ بدوش تھے' اس لئے جب یورپی وہاں آباد ہوئے تو انہوں نے کسی ریاست یا عمران کے اقتدار اعلیٰ کی مخالفت نہیں کی - اور نہ اس کے سابی نظام کو بگاڑا – کیونکہ خانہ بدوش لوگوں کا علاقہ پر کوئی دعوئی نہیں ہو تا ہے – سوم' علاقہ کے کلچر میں نجی جاکداد کا کوئی تصور نہیں تھا' اس لئے وہاں کی جاکداد پر کسی کا کوئی علاقہ کے کلچر میں نجی جاکداد کا کوئی تصور نہیں تھا' اس لئے وہاں کی جاکداد پر کسی کا کوئی حق نہیں تھا' اس لئے وہاں کی جاکداد کی کھی کہت نہیں تھا' اس لئے وہاں کی جاکداد پر کسی کا کوئی حق نہیں تھا' اس لئے یورپی آباد کاروں کا زمین پر قبضہ کرنا جائز تھا' کیونکہ یہ کسی کی ملکت نہیں تھی' اس لئے یورپی آباد کاروں کا زمین پر قبضہ کرنا جائز تھا' کیونکہ یہ کسی کی ملکت نہیں تھی۔

ب- کچھ غیریورنی علاقے 'کسی تاریخی دور میں 'کچھ کچھ مرحلول میں تهذیب کے

اس درجہ پر پہنچ گئے تھے کہ جے استدلال اور عقلیت کا درجہ کما جا سکتا ہے۔ مثلاً مشرق وسطنی بائبل کے عمد میں عقلیت کے درجہ پر تھا اور چین بھی عالمی ماریخ کے ایک حصہ میں عقلیت سے بسرہ ور تھا۔ (17) لیکن اور بہت سے غیر یورپی علاقے کہ جن میں خصوصیت سے افریقہ شِامل ہے' یہ یورپی ماریخ میں عقلیت کے درجہ سے دور

5- جن وجوہات کی وجہ سے غیر یورپی دنیا ترقی کرتی ہے' تبدیل ہوتی ہے' اور جدیدیت کو قبول کرتے ہوئے خود کو بہتر بناتی ہے' وہ یورپی دنیا کے افکار و خیالات ہیں کہ جو پھیلاؤ اور نفوذ کے ذریعہ ان خطول میں اس طرح جاتے ہیں کہ جیسے خلا میں ہوا بھر جاتی ہے۔ یورپی اثر و رسوخ کسی فکر اور نظریہ کا بھی ہو سکتا ہے' کسی ایجاد کا بھی' اور خود یورپی لوگوں کے آباد ہونے کے نتیجہ میں بھی کہ جو یورپی تمذیب و تمدن اور کلچر کے علم بردار ہوتے ہیں۔

اس نکتہ میں یورپی نو آبادیاتی نظام کا جواز پیش کیا گیا ہے کہ غیریورپی ملکوں کی ترقی
کا انتھار اس پر ہے کہ وہ کسی یورپی طاقت کی نو آبادی ہوں' یا یورپی لوگ وہاں جاکر
آباد ہوں۔ یہ ایک فطری طریقہ ہے کہ جو ان ممالک کے جمود کو توڑ کر انہیں ترقی کے
راستہ پر لیجاتا ہے اور انہیں روایت پرستی اور پس ماندگی سے نکالتا ہے۔

نو آبادیاتی نظام میں' نو آبادی کی دولت اور ذرائع سمٹ کر بورٹی ملکوں میں آتے ہیں۔ یورپی مرکزیت میں اس تعلق کو بھی نار مل بتایا گیا ہے۔

6- یورپ اپی جانب سے غیر یورپی ملکوں میں جو تہذیب پھیلا تا ہے۔ انہیں نے نظریات سے روشناس کرا کے انہیں جدید دنیا میں لا تا ہے، تو اس کے بدلہ میں یہ ممالک اپنی ذرعی پیداوار' معدنیات' آرٹس اور کرافٹ کے نواورات اور اپنے لوگوں کی محنت و مزدوری اسے دیتے ہیں۔ لیکن ورحقیقت یورپ نے جس تہذیب و تمدن اور کلچر سے انہیں روشناس کر دیا۔ وہ اس قابل نہیں کہ اس کی قیت چکا سکیں' یا اس احسان کا بدلہ اتار سکیں۔ اس لئے دیکھا جائے تو یورپی طاقتوں کا استحصال اس کے مقابلہ میں کوئی معنی نہیں رکھتا ہے۔

7- یہ فرض کر لیا جاتا ہے کہ یورپ تہذیب و تمدن کا مرکز ہے۔ اب جس قدر اس سے دور ہوتے چلے جائیں گے۔ اس قدر تہذیب و تمدن کے مخلف مراحل سے دوچار ہونا پڑے گا۔ اس کے بالکل اطراف یا حاشیہ میں واقع معاشرہ اب تک پھر کے ناملے میں پائے جاتے ہیں۔ المذا یورپی تہذیب کو معیار بنا کر' تہذیب کے ارتقائی مراحل کو بوری طرح سے جانچا جا سکتا ہے۔ لیکن ان تعلقات کی بنیاد پر اہل یورپ پر مراحل کو بوری طرح سے جانچا جا سکتا ہے۔ لیکن ان تعلقات کی بنیاد پر اہل یورپ پر بھی غیر متمدن' وحشی' اور پس مائدہ اقوام کے اثرات ہوتے ہیں۔ یہ اثرات جادو ٹونے' ویہائر' اور ڈریکولا وغیرہ کی قسمول میں یورپ کی تہذیب میں شامل ہو گئے۔

یمال ایک نمیل کے ذریعے ان تضادات کی نشان دہی کی گئی ہے کہ جو ان دو دنیاؤل میں ہیں:

> مركزكي خصوصيات اطراف کی خصوصیات تخليقى صلاحيت استدلال وانت غير استدلال' جذباتي' وجدان وقیق یا ہاریک خبالات ممحوس خبالات نظرماتي وليل تجرباتی' یا عملی دلیل جسم' ماده زئن نظم و ضبط خودرو' آيد بالغ بجينا صحيح الحس يدحواس ساتنش حادوگري بزقي

سوال بیہ ہے کہ آخر وہ کون می وجوہات تھیں کہ جن کی وجہ سے پھیلاؤ اور نفوذ کا بیہ نظریہ مغربی فکر کی اہم بنیاد بن گیا؟ اس سوال کا جواب دینے کی کو شش کی جائے گی-

### کولو نائزر کا ماڈل (نو آبادیات پر قبضہ کرنے والے کا ماڈل)

شاید دنیا کی تمام تهذیس اپ بهسایوں سے مقابلہ کرتے ہوئے خود کو دو سرول سے بہتر کتی یافتہ اور اعلیٰ تصور کرتی ہیں۔ اس مقصد کے لئے وہ اس قشم کے دلائل اللہ کرتی ہیں اور ایسے نظریات کی تشکیل کرتی ہیں کہ جو ان کی برتری کو خابت کرے۔ وہ اس بات پر یقین رکھتی ہیں کہ ان کی ترقی ایک فطری عمل ہے جب کہ دو سری تهذیبوں کا یمی عمل غیر فطری ہو جاتا ہے۔ اس لئے آگر دو سری اقوام ترقی کرتی ہیں تو اس وجہ سے کہ وہ ان کے خیالات و افکار سے متاثر ہوتی ہیں اور ان کی تقلید کرتی ہیں۔ جس پھیلاؤ اور نفوذ کی یمال بات کی جا رہی ہے وہ در حقیقت جدید یورپ کی پیداوار ہے اور اس کے پس منظر میں یورپ کا امپیریل ازم اور غیریورپی ملکوں کو اپنی نو آبادیاں بنانا ہے۔

#### ابتداء

پھیلاؤ اور نفوذ کا نظریہ انیسویں صدی میں سائٹیفک نظریہ کے طور پر تھکبل ہوا۔ لیکن اس کی بنیادوں کو دیکھا جائے تو اس کی ابتداء ''سولہویں اور سترہویں صدی کے مغربی یورپ میں ہوئی۔ اس کی ضرورت اس لئے پیش آئی کیونکہ اس زمانہ میں مغربی یورپ ترتی پذیر تھا اور ایٹیا' افریقہ اور امریکہ میں اپنی نو آبادیات قائم کر رہا تھا' ترتی اور توسیع پندی کو جواز دینے کے لئے اس نظریہ کی ضرورت تھی۔ دو متفاد دنیاؤں کا تصور' جو پھیلاؤ اور نفوذ کے نظریہ میں اندرونی اور بیرونی علاقہ میں بدل گئ۔ اس کی جڑیں اس قدیم فرق میں ہیں جو عیسائیت اور اس کے رومی امپیریل ورشہ میں ہی جڑیں اس قدیم فرق میں ہیں جو عیسائیت اور اس کے رومی امپیریل ورشہ میں ہے راس کامطلب ہے کہ مغربی اور جنوبی یورپ' جو کہ سیاستدانوں اور فیوؤل لارڈز کے لئے اپنے وجود کا اغلاقی جواز مہیا کرتا تھا) در حقیقت قرون وسطی کے یورپی مفکرین اور سیاستدان۔ عیسائی یورپ کو کسی بھی طرح سے دولت' طاقت' اور ترقی میں اسلامی اور مشرقی تہذیوں کے مقابلہ میں برتر نہیں سیجھتے تھے اتنا ضرور تھا کہ عیسائی ونیا یہ ضرور خیال کرتی تھی کہ بحیثیت عیسائی وہ سیج خراب کو مانے والے ہیں۔ اور ان پر خدا کی خیال کرتی تھی کہ بحیثیت عیسائی وہ سیج خراب کو مانے والے ہیں۔ اور ان پر خدا کی خیال کرتی تھی کہ بحیثیت عیسائی وہ سیج خراب کو مانے والے ہیں۔ اور ان پر خدا کی

رحمت ہے' جب کہ غیر عیمائی اس رحمت و برکت سے محروم ہیں۔ 1492 میں جا کریہ فرق پیدا ہوا کہ یعربیائی اس رحمت ابھری اور ان میں یہ احساس ہوا کہ جغرافیائی طور پر وہ دو مرول سے علیحدہ ہیں۔ اس نئی شاخت میں ان کے کولوئیل ازم کی سرگرمیوں کا اہم حصہ ہے۔

جمال تک قرون وسطیٰ کے بورپ کا تعلق ہے۔ اس معاشرہ میں ترقی کی خواہش اور جذبہ تھا' اور اس کے لئے وہ دعائیں بھی مائلتے تھے' اور آگے برھنے کی کوشش بھی کرتے تھے۔ لیکن عموی طور پر اس عمد کے لوگ اپنے معاشرہ کو توازن کی حالت میں دیکھتے تھے۔ کیونکہ ایک طرف تو ان کا غذہب دنیا کے زوال اور خاتمہ کی تعلیم دیتا تھا۔ اور خود چودہویں اور پندرہویں صدیوں میں ان کے ساجی و معاشی اور سیاسی عالات اس قدر گھمبیراور مایوس کن تھے کہ ان کے لئے ترقی کے امکانات ناپید تھے۔ لیکن دو سری طرف سولمویں اور سترہویں صدیوں کے بورنی فلاسفرز اور مفکرین۔ تاریخ کا ایک نیا نظریہ تشکیل دینے میں مصروف تھے۔ لیمین «اپنی علیحدہ تاریخ» جو کہ ترقی کے نتیجہ میں نقریم ہو رہی تھی۔ چونکہ یہ مفکرین جن بورنی معاشروں سے تعلق رکھتے تھے وہاں در حقیقت ترقی اور تبدیلی کا عمل تیزی سے آگے برسے رہا تھا۔ سرمایہ دارانہ نظام کی ابتداء اور فروغ نے افراد کے لئے نئے نئے مواقع پیدا کر دیئے تھے۔

ان مفکرین کے لئے کہ جن میں سیکولر اور فدہبی خیالات رکھنے والے دونوں شامل تھے۔ اس بات کی اہم ضرورت تھی کہ وہ ایک ایسے نظریہ اور عقائد کے نظام کو پیدا کریں کہ جو قدامت پرست یورٹی معاشرہ کو اس بات پر تیار کرے کہ ترقی فطری خروری نہ رکنے والا عمل ہے۔ اس لئے قانونی نظام کو تبدیل کرنے کی ضرورت ہے ماکہ جو تیزی سے سرمایہ اکٹھا کرنے کے مواقع فراہم کرے۔ فیوڈل لارڈز کو اس بات کے لئے تیار کرنا ہے کہ وہ اپنی زمین کو ایک کموڈئی یا شے میں تبدیل کر کے اس کے ذریعہ سرمایہ کاری کریں اور تجارت میں ہونے والے خطرات کا سامنا کریں۔ ایسے قوانین بنائیں کہ جن کے ذریعہ سرمایہ دارانہ سرگرمیوں میں محنت کا پورا پورا استعمال ہو کیورپیوں کو اس بات پر زہنی طور پر آمادہ کیا جائے کہ وہ تکلیف دہ تبدیلیوں کو قبول

کریں کہ جو ان پر نافذ کی گئی ہیں۔ ان مفکرین کے لئے یہ بھی ضروری تھا کہ وہ ترقی کو اس طرح سے بیان کریں کہ یہ فدہب سے متصادم نہ ہو۔ الذا ترقی کے عمل کے پس منظر میں خدا کا ہاتھ بتایا گیا کہ اپنے مانے والوں کی مدد کر رہا ہے۔ اس اللی راہنمائی نے عیسائی یورپ کے ذہن اور روح کو ایک نئی آزگی اور توانائی دی۔

اس کے متیجہ میں "اندرونی دنیا" کا تصور ابحراکہ جس کے بارے میں یہ یقین کر لیا گیا کہ وہ فطری طور پر ترقی کرنے والی دنیا ہے۔ ترقی کی بیہ صنعت اس میں' اس لئے موجود ہے کیونکہ ذہنی اور روحانی عناصر موجود ہیں 'جو مل کر 'میوریی عقلیت ''کی تفکیل كرتے ہیں۔ اٹھارویں صدى تك سكولر تحريوں ميں جب تاریخ اور فلفہ كے موضوعات پر بحث موتی تو خدا کا حوالہ دیئے بغیر ان میں سبب اور علت کی بات ہوتی تھی۔ لیکن جمال تک ان میں بورنی ترقی کا تذکرہ ہو یا تھا تو اسے فطری اور عقل بر مبنی تشلیم کر لیا جاتا تھا۔ (19) ان میں سے کسی تحریر میں اس کا حوالہ نہیں ملتا تھا کہ غیر یورپی تمنیوں نے بھی یورپی تمذیب اور اس کی ترقی میں کسی بھی حیثیت سے حصد لیا ہو- اور یہ بات سولسویں اور اٹھارہویں صدی کے مصنفوں کے بال بھی ملتی ہے کہ جو کسی بیرونی اثرات کے قائل نہیں' سوائے اس کے کہ بیرونی طور پر پورپ کو جو ملا اس میں خام مل سیداوار ' آباد کاری کے لئے زمین علاموں کی محنت و مزدوری اور تھوڑی بت کمنالوجی کا اس میں حصہ ہے۔ نہ ہی اس کا احباس و شعور کہ کولوٹیل ازم کے نتیجہ میں' جو تجارتی ترقی ہوئی' سرمایہ میں اضافہ ہوا' اور اس کے نتیجہ میں ملازمت کے مواقع زیادہ سے زیادہ پیدا ہوئے' یہ مواقع یورپ ہی میں نہیں' بلکہ نو آبادیات میں ہوئے کہ جمال بدی تعداد میں بورنی ملازم ہو کر گئے 'ان سب نے مل کر بورب کی ترقی میں حصہ لیا' لیکن ترقی کے ان پہلوؤں کو نظر انداز کر دیا گیا۔ اس کے برعکس یورپ کی ترقی کی اہم وجہ بیرونی عناصر کے بجائے' اس کی اندرونی قوت اور توانائی کو بتایا گیا ہے کہ جس میں خداکی مرد بھی شامل تھی۔

آگے چل کر بیرونی دنیا کے بارے میں جو تصورات پیدا ہوئے انہوں نے اور بھی زیادہ پیچیدگی اختیار کر لی۔ مثلاً سولہویں صدی میں اسپین میں اس پر بحث و مباحثہ ہوا

كه نئ ونيا مين جو ريد اندينز يا مقامي باشندك بائ كئ بين-كيا وه انسان بين؟ كيا وه اس قابل ہیں کہ انہیں سے ذہب کے دائرے میں لایا جائے۔ اور اگر انہیں عیمائی بنا لیا جائے تو کیا پھر انہیں غلام بھی بنایا جا سکتا ہے یا نہیں؟ یہ سوالات اس پس منظر میں پیدا ہوئے کہ جب بورپین لوگول نے دو سرے ملکول پر قبضے کرنا شروع کر دیئے۔ اب سوال میہ ہوا کہ کیا ان کے باشندوں کو غلام بنا کر ان کا استحصال کیا جائے۔ ان کی زمینوں یر قبضہ کیا جائے۔ اور ان کے نیچل ذرائع پر قبضہ کیا جائے۔ (20) نئی دنیا' اور اس کے باشدوں کے بارے میں جلد ہی یورنی اقوام نے اپنی رائے قائم کر لی کیونکہ انہیں مقامی باشندول کی محنت' مزدوری' اور ان کی زمین کی ضرورت تھی' اس لئے انہیں انسانی روب سے گرا کر الل میانیہ کے لئے یہ آسان ہو گیا کہ انہیں غلام بھی بنائیں۔ ان کی زمینوں پر بھی قبضہ کریں' اور ان کے ذرائع کو بھی استعال کریں۔ الذا مقای باشدول کی مزاحمتوں کو سختی سے کیل دیا گیا۔ آنے والی صدیوں میں امریکی نو آبادیات میں افریقہ سے غلاموں کو لایا گیا کہ جن سے کھیتوں' کانوں' اور ملوں میں کام کرایا گیا۔ یہ افریق 'بورپوں کی نظروں میں کم تر تھے 'کیونکہ یہ ان کے مقابلہ میں کمزور 'کم طافت ور' اور کم بمادر تھے۔ ان کی ترقی اور اچھی زندگی کا انحصار اس پر تھا کہ وہ بورپول کے تلط میں رہیں۔ مخفرا" یہ کما جا سکتا ہے کہ نئی دنیا کے اس تجربہ نے کہ جس میں مقامی امر کمی باشندوں' افریقی غلاموں' اور دوغلی نسل کے لوگوں سے کانوں' کھیتوں' اور کارخانوں میں جو محنت و مزدوری کرائی گئی۔ اس کے نتیجہ میں یورپی تہذیب میں پھیلاؤ اور نفوذ کے نظریہ کو ایک اہم بنیاد ملی کہ غیریورٹی اپنی ترقی کے لئے یورپیول کے محتاج ہیں' اور یہ اس وجہ سے ہے کہ غیریورلی ذہنی اور روحانی طور پر یورپوں سے کم تر ہیں۔ اس سے اس کلتہ کو بھی تقویت ملی کہ یورپی توسیع پیندی اور نو آبادیاتی نظام غیر یورپوں کے لئے منافع بخش ہے' کیونکہ اس کا فائدہ انسیں کو ہوتا ہے جو یورپ کے اثر میں آکر تہذیب سے روشاس ہوتے ہیں۔

لیکن پندرہویں اور سولہویں صدی میں بیہ ساری سرگرمیاں نئی دنیا میں ہو رہیں تھیں کہ جمال امریکہ سے غلاموں کو لایا جا رہا تھا۔ اس وقت تک سوڈان اور مشرقی افریقہ یورپیوں کے تسلط میں نہیں آئے تھے۔ ان پر سیای غلبہ انیمویں صدی میں جاکر ہوا۔ اس پورے عرصہ میں عثمانی سلطنت ایک زبردست طاقت تھی جو کہ اپنی حدود جنوب مشرقی یورپ میں پھیلا رہی تھی۔ یہی وہ وقت تھا کہ جب اسین امریکہ میں اپنے افتدار کو قائم کر رہا تھا۔ ابھی تک ایٹیا و افریقہ کی بری سلطنتیں یورپیوں کے آگے سر عوں نہیں ہوئیں تھیں۔ یورپیوں کے تعلقات ان سلطنوں سے تجارتی تھے۔ تجارتی ملسلہ کی وجہ سے انہوں نے افریقہ اور ایٹیا کے ساحلی علاقوں پر اپنی آبادیاں قائم کر رکھی تھیں۔ اس لئے جو تجربہ امریکہ اور وہاں لائے گئے افریقی غلاموں پر کیا گیا' وہ تجربہ امریکہ اور وہاں لائے گئے افریقی غلاموں پر کیا گیا' وہ تجربہ امریکہ اور وہاں لائے گئے افریقی غلاموں پر کیا گیا' وہ تجربہ اب شک دو سرے مکوں پر نہیں ہوا تھا۔

ایشیا کی قدیم تمذیبوں کو اس عمد میں بحیثیت اعلیٰ تمذیبوں کے تسلیم کر لیا گیا تھا۔
کیونکہ انہوں نے کنالوجی سائنس علم و اوب فن تغیر ارث بنکنگ سٹم وغیرو میں جو ایجادات اور اضافے کئے تھے وہ ناقائل تردید تھے۔ لیکن وہ ان تمذیبوں میں عظیت اور استدلال کی کی دیکھتے تھے۔ کیونکہ بنیادی طور پر یہ تمذیبیں عیسائیت سے دور تھیں۔ اس لئے ان کے لئے "مشرقی مطلق العنائیت" کی اصطلاح کو استعال کیا گیا۔
ان کے معاشروں میں آزادی کی کی تھی، ظلم و استبداد تھا، اور عام لوگوں کے لئے ان کے معاشروں میں آزادی کی کی تھی، ظلم و استبداد تھا، اور گناہوں کی دلدل میں پھنیا اچھی زندگی کا تصور ہی ناممکن تھا (جبکہ طبقہ اعلیٰ عیاشیوں اور گناہوں کی دلدل میں پھنیا ہوا تھا) ان اخلاقی کمزوریوں کی وجہ سے یہ معاشرے اس قائل نہیں تھے کہ وہ ترقی کر سور بیچیدہ تھا کہ اگر یہ تمذیبیں بدعوانیوں اور کرپشن میں جٹلا تھیں تو آخر ماضی میں انہوں نے کیوں کر ترقی کی۔ اور تہذیب و تمدن میں ب بما اضافے کے۔ اس سوال کا جواب اس طرح سے ڈھونڈا گیا کہ ان تمذیبوں کی ترقی ماضی میں اس دور کی ہے کہ جب عیسائی ندہب نہیں آیا تھا، گر جب عیسائیت آئی اور یہ اس کی رحت سے دور رہے تو اس کے نتیجہ میں یہ تمذیبیں زوال پذیر ہو کر عبرت کا نمونہ میں گئیں۔ (حت سے دور رہے تو اس کے نتیجہ میں یہ تمذیبیں زوال پذیر ہو کر عبرت کا نمونہ میں گئیں۔ (21)

انیسویں صدی میں جاکر کہ جب ہندوستان مشرق بعید 'جنوب مشرقی ایشیا' افریقہ ' اور چین میں نوآبادیاتی نظام قائم ہوا۔ اور بور لی طاقتوں نے یمال اقتدار حاصل کر لیا۔ تو اس کے بعد "بیرونی دنیا" اور "اندرونی یورپ" کے درمیانی تعلقات کی نوعیت واضح مو کر آئی۔ اب پھیلاؤ اور نفوذ کے نظریہ کا اطلاق تمام غیریورپی ممالک پر کیا جانے لگا اور یہ کہ کہ ان باہمی تعلقات کے بتیجہ میں اندرونی یورپ پر جو اثرات ہوئے وہ باریوں اور توہمات کے تھے۔ بوگی مین (bogeyman) کا تصور' جس میں حقیقی و غیر حقیقی آدمی جو کہ ڈر اور خوف کا باعث ہے' اور ڈر یکولا کہ جس کا وطن ایشیا کے قریب واقع ہے' یہ باہر سے یورپ میں آئے' جو کہ اہل یورپ کے لئے خرابی کا باعث ہوئے۔ (22)

### يهيلاؤ اور نفوذ كاكلاسيكل نظربيه

انیسویں صدی یورپ کے کولونیل ازم کا کلاسیکل عمد ہے۔ یہی وہ زمانہ ہے کہ جس میں یورپی تہذیب کے پھیلاؤ اور نفوذ کے نظریہ نے وہ شکل افتیار کی کہ جے میں کلاسیکل کہتا ہوں۔ پولین کی جنگوں کے خاتمہ پر یورپی کولونیل ازم بری تیزی اور گرائی کے ساتھ پھیلا۔ 1810 سے لے کر 1860 تک یورپی مکوں نے ایڈیا کے برے حصہ پر قبضہ کر لیا تھا۔ شالی امریکہ میں ان کی آبادیاں برچہ گئیں تھیں' اور اب یہ افریقہ میں داخل ہو رہے سے 1860 سے پہلی جنگ عظیم تک ایڈیا و افریقہ پر ان کا تسلط قائم ہو رہے سے 1860 سے پہلی جنگ عظیم تک ایڈیا و افریقہ پر ان کا تسلط قائم ہو چکا تھا' اس کے نتیجہ میں جو سرمایہ ایڈیا' افریقہ' اور لاطبی امریکہ سے یورپ آیا' اس کی مقدار بہت زیادہ تھی۔ اس عمد میں نو آبادیات میں صنعتی ترقی کے بجائے زراعت کی مقدار بہت زیادہ توجہ دی گئی۔ فاص طور سے ایسی معدنیات کہ جن کی اس سے پہلے زیادہ کائوں کو ترقی دی گئی۔ فاص طور سے ایسی معدنیات کہ جن کی اس سے پہلے زیادہ ایمیت نہیں تھی۔ گر صنعت نے ان کی افادیت کو بربھا دیا تھا۔ (22) ان سب کا یورپ پر بے انتہا اثر ہوا جس نے وسیع بنیادوں پر ایک ایسے ذہنی تسلط کا ملؤل تیار کیا کہ جس نے کلایکی پھیلاؤ اور نفوذ کی شکل افتیار کر لی۔

۔ 1870 کے آتے آتے یورپی مفکرین میں اس پر انقاق ہو گیا تھا کہ عالمی طور پر تاریخی عمل کی ست کیا ہے؟ ان میں سے اگرچہ کچھ لوگوں کو حیاتیاتی اور ساجی ارتقاء کے نظریہ پر شبہ تھا کہ کیا یہ حقیقت ہے؟ (24) لیکن آہت آہت اس پر یقین ہو گیا کہ تمام تاریخ میں یورپی لوگ وہ ہیں کہ جو ارتفائی مراحل کو طے کر رہے ہیں۔ اس مراحت کی وجہ ان پر خدا کی مموانیاں ہیں۔ کچھ مورخوں نے ارتفاء کے عمل کو معاشرے یا سوسائٹی کے تناظر میں دیکھا کہ جو بحثیت مجموعی ارتفائی مراحل سے گزری ہے۔ کچھ مفکرین نے اسے ذبئی طور پر دیکھا کہ جس میں انسان نے عقلی اور استدلالی طور پر آہستہ آہت ترقی کی۔ ان کے نزدیک ممرایہ واری' صنعت اور تکنالوی یہ سب ذبن کی پیداوار ہیں۔ لیکن ان میں کچھ کہ جن میں ہریرٹ اپنر بھی شامل ہے' معاشرہ اور ذبن کے ارتفاء میں کوئی تضاد نہیں دیکھتے ہیں۔ ان کے نزدیک ارتفائی عمل ایک دریا کی مائند ہے کہ جس کی امرین ہر چیز کو اپنے ساتھ ہما کر لیجاتی ہیں' للذا ارتفائی عمل میں معاشرہ اور ذبن دونوں ہی شامل ہیں۔ (25) اس تمام عمل میں یورپ اور انگلو امریکن دنیا شامل تھی۔ للذا 1870 کی دہائی میں یہ نظریہ کہ یورپی ترقی فطری' مسلسل اور اندرونی عناصر کی پیداوار ہے' اپنی عگمہ مشحکم بنیادوں پر استوار ہو چکا تھا اس کے اور اندرونی عناصر کی پیداوار ہے' اپنی عگمہ مشحکم بنیادوں پر استوار ہو چکا تھا اس کے اور اندرونی عناصر کی پیداوار ہے' اپنی عگمہ مشحکم بنیادوں پر استوار ہو چکا تھا اس کے اور اندرونی عناصر کی پیداوار ہے' اپنی عگمہ مشحکم بنیادوں پر استوار ہو چکا تھا اس کے اور اندرونی عناصر کی پیداوار ہے' اپنی عگمہ مشحکم بنیادوں پر استوار ہو چکا تھا اس کے اسلیم کرلیا۔

جمال ایک طرف یہ نظریہ مقبول ہو رہا تھا' وہیں دوسری طرف غیریورٹی دنیا کے جمد اور بارے میں خیالات پیدا ہو رہے تھے۔ انیسویں صدی کے وسط میں بائبل کے عمد اور اس وقت کے تاریخی خیالات کو اب رد کر دیا گیا۔ اب یہ ضروری نہیں رہا کہ یورٹی اور دوسری تمذیبوں کے درمیان بڑاروں سال کا جو فرق تھا' اس کی نشاندہی کی جائے۔ اس کے برعکس اب نیا نظریہ تھا کہ پچھ خطوں اور علاقوں میں انسان آدم و حوا کے آنے سے قبل موجود تھا' الندا تمام انسان ان ہی کی اولاد نہیں ہیں۔ اس نظریہ نے کلچرل تضاوات کو واضح کرنے کے منطقی دلائل فراہم کر دیئے۔ اس کے ساتھ بائبل میں انسان کی پیدائش اور معاشرے کی تشکیل کے بارے میں جو بیانات تھے انہیں بھی رد کر دیا گیا۔ اب کلچرکے بارے میں یہ نظریہ مقبول ہوا کہ یہ ابتدائی زمانہ (Primitive) کی پیداوار ہے' اور وہاں سے ارتقاء کرتا ہوا' مختلف مراحل طے کرتا ہوا' ترتی کرتا ہے۔ پیداوار ہے' اور وہاں سے ارتقاء کرتا ہوا' مختلف مراحل طے کرتا ہوا' ترتی کرتا ہے۔

(اس کے بر عکس بائبل انسان کی پیدائش کے وقت ترقی یافتہ کمنالوجی کا حال تھا کہ جس میں زراعت کا فن بھی شامل تھا' اور وھاتوں کا استعمال بھی)

کیا وجہ تھی کہ غیر پورٹی تہذیوں کے بارے میں یہ نظریات اس قدر تیزی سے مقبول عام ہوئے؟ اگرچہ اس کی کی وجوہات ہیں، گر سب سے اہم وجہ کولوئیل ازم کا تیزی سے تبلط ہے۔ اس کے دو اثرات ہوئے۔ سب سے پہلے تو پہلی مرتبہ اہل پورپ کو غیر پورٹی لوگوں اور ان کے ملکوں کے بارے میں ہر قتم کی اطلاعات ملنی شروع ہوئیں، اگرچہ ان میں سے کی اطلاعات حد سے زیادہ منے شدہ شکل میں تھیں۔ ان میں ان قوموں کے بارے میں معلومات تھیں کہ جو تہذیب کی حامل تھیں۔ اور ان کے بارے میں بھی کہ جو تہذیب کی حامل تھیں۔ اور ان کے بارے میں بھی کہ جو تہذیب سے دور' جمالت کے عمد میں رہ رہیں تھیں۔ اس دوسری مثال کو ساسی اور معاثی مفاوات کے تحت استعال کرتے ہوئے' غیر پورٹی اقوام کے بارے میں ایک تاثر قائم کیا گیا۔

کولونیل ازم ' چاہے وہ بالواسطہ ہو یا بلا واسطہ دونوں صورتوں میں منافع بخش رہا ہے اور اس کاروبار میں سرمایہ کاری کی گئی تھی ناکہ لوگوں اور ان کے علاقوں کے ذرائع کے بارے میں اطلاعات انتھی کی جائیں۔ پہلے مرحلہ میں ان معلومات کی بنیاد پر علاقوں کو فتح کر کے ان پر تسلط قائم کیا۔ پچھ خطوں میں یورپی لوگوں کو آباد کیا گیا۔ دوسرے مرحلہ میں جن علاقوں پر سیاسی اقتدار قائم ہو گیا تھا ' وہاں معلومات کے ذریعہ انہیں انتظامی ڈھانچہ کے تحت لایا گیا اور ان کے نیچل ذرائع کو لوٹا و کھوٹا گیا ' انیسویں صدی سائنسی دریافتوں کی صدی تھی' اسی دور میں ڈارون نے بیگل (Beagle) میں لیونگ اسٹون نے افریقہ میں اور پاول نے روکیز (Rockies) میں دریافت کیں۔ ان دریافتوں کے بیچھے اداروں کی مدد دی کہ جمال ان علاقوں کے بارے میں تحقیق کی گئی حقی میں منظر میں مشریوں کی سرگرمیاں بھی تحسی کہ جنہوں نے تھی۔ ان اس پس منظر میں مشریوں کی سرگرمیاں بھی تحسی کہ جنہوں نے جنوانیائی دریافتوں میں مالی امداد فراہم کی (کیونگ اسٹون کی میم مثال کے طور پر) ان جغرافیائی دریافتوں میں مالی امداد فراہم کی (کیونگ اسٹون کی میم مثال کے طور پر) ان دریافتوں کے متیجہ میں علم انتھو گرائی ' جغرافیہ ' اور علم لسانیات میں اضافے ہوئے۔ اس دریافتوں کے نتیجہ میں علم انتھو گرائی ' جغرافیہ ' اور علم لسانیات میں اضافے ہوئے۔ اس دریافتوں کے نتیجہ میں علم انتھو گرائی ' جغرافیہ ' اور علم لسانیات میں اضافے ہوئے۔ اس دریافتوں کے نتیجہ میں علم انتھو گرائی ' جغرافیہ ' اور علم لسانیات میں اضاف ہوئے۔ اس

حکومتوں کو بھیجا کرتے تھے۔ اور جن میں کولونی اور اس کے لوگوں کے بارے میں تفصیلات ہوا کرتی تھیں' جن میں ان کا قانونی نظام' زراعت کا طریقہ کار اور پیداوار شامل تھیں۔

اس لئے غیر یورپیوں کے بارے میں جو اطلاعات و معلومات ملیں' اس کے بیہ ذرائع تھے۔ یمال اس بات کی جانب اشارہ کرنا ضروری ہے کہ جن یورنی منتظمین اور افروں نے نو آبادیات کے بارے میں یہ اطلاعات فراہم کیں ، وہ کلچل ، سیای ، اور ذہبی طور پر ایک خاص ذہن کے مالک تھے کہ جو "مقامی باشندوں" کے لئے تحقیر کا جذبہ رکھتے تھے اور ان کے رسم و رواج کو تعصب و نگ نظری سے دیکھتے تھے' اس لئے ان کے بیانات ان کے ذاتی تعصبات کی وجہ سے بہت حد تک مسنح اور بگڑی ہوئی شکل میں ہیں۔ ایک مشنری کہ جن لوگوں میں وہ رہ کر تبلیغی سرگرمیوں میں مصروف تھا، چاہے ان لوگوں سے کسی قدر محبت کرتا ہو' اور ان لوگوں کے لئے ہدردی کا جذبہ رکھتا ہو' گروه کسی بھی طرح ان لوگول کو ذہنی طور پر یورپیول کا ہمسر نہیں سجھتا تھا۔ اس طرح سے ایک کولوٹیل منتظم نہ صرف کلچرل لحاظ سے ' بلکہ سیای لحاظ سے بھی مقامی باشندوں کے ساتھ غیر ہمدردانہ رویہ رکھتا تھا۔ دیکھا جائے تو مشنرز اور نشظمین یہ دو یورنی کولونیل ازم کی جماعتیں تھیں کہ جو یورپ کو غیریورپ میں پھیلا رہیں تھیں۔ انهیں کی معلومات و اطلاعات اور بیانات پر انیسویں صدی میں بہت سی تھیوریز کی تشکیل ہوئی۔ جن میں غیر پور پیوں کے بارے میں علم بشریات' جغرافیہ' اور سیاسیات و معاشیات کی تھیوریاں شامل ہیں۔ ان سب میں غیر پور پیوں اور ان کی تہذیبوں کو مسخ شدہ شکل میں پیش کیا گیا ہے۔

کولونیل مفادات نے اس میں مزید اضافہ کیا' کیونکہ نو آبادیات کی تهذیبوں کو مسخ انداز میں پیش کرنے سے ان کی برتری قائم ہوتی تھی۔ اور ان نظریات کی تشکیل ہوتی تھی کہ جو ان کے کولوئیل ازم کو مضبوط بنانے میں مدد دیتے تھے۔ سائنسی اور قانونی تھیوریز کو شکل دینے میں پالیسی بنانے والے اور دانشور دونوں شامل تھے۔ (مثلا انگلتان میں مورخوں' ماہرین ساجی علوم' ناول نگار' اور شاعروں کی ایک خاصی تعداد کے ایسٹ

اندیا سمینی' کولونیل آفس' اور دوسری سرکاری و نجی اداروں سے قریبی روابط تھے۔) (26)

اس مرحلہ پر خصوصیت سے وانشور ارتقاء کی ان تھیوری کو سائٹیفک شکل دے رہے تھے کہ جن سے یہ فابت کیا جا رہا تھا کہ تمذیبوں کے پھیلاؤ اور نفوذ سے معاشرے کس طرح سے اثر انداز ہوئے ہیں۔ وانشوروں کے دو کمتب ہائے فکر کہ جن میں "ارتقائی" اور "پھیلاؤ و نفوذ" والے شائل سے 'یہ دونوں ہی اپنے نظریات کے دریعہ کولوئیل ازم اور اس کے پھیلاؤ کو ایک فطری اور نیچل عمل کے طور پر پیش کر کے اس کا جواز فراہم کر رہے ہے۔ ان دلائل میں یورپ کی ترقی 'اور غیریورپی ملکوں کی پس ماندگی فطری قوانین کے تحت صحح فابت ہوتی تھی۔ لنذا یورپ بھیست ترقی یافتہ کی پس ماندگی فطری قوانین کے تحت صحح فابت ہوتی تھی۔ لنذا یورپ بھیست ترقی یافتہ خطہ کے اس کا حقدار تھا کہ اپنے سے کم تر علاقوں کو مہذب بنائے۔ اس نظریہ نے خود نو آبادیاتی نظام کو اپنے ایک ترقی یافتہ اور لازی ضرورت سمجا۔ اس سلسلہ میں جماں بہت سے تھیوریز پیدا ہوئیں' ان میں سے دو ایک کا تذکرہ ضروری ہے ناکہ نو آبادیاتی نظام اور اس کے مقائی لوگوں اور معاشرے سے تعلقات کو سمجھا جا سکے۔

مثلاً ان میں سے ایک تھیوری ہے تھی کہ غیریورٹی اقوام کے ہاں خاص طور سے زمین کے معاملہ میں کمی نجی جائداد کا تصور نہیں ہے۔ اس کے برعکس یورپ میں زمین کی نجی جائداد کا قانون رومی اور جرمنی کے قبائل میں موجود تھا کہ جمال سے یہ یورپ کو بطور ورشہ ملا۔ نجی جائداد کے اس ادارہ نے انفرادیت کو پیدا کیا۔ یہ دونوں خصوصیات دو سری تہذیبوں میں موجود نہیں ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ یہ تہذیب ابھی اپنے ارتقائی مراحل میں ہیں' اور یورپ کی طرح اپنی پچنگی کو نہیں پنچی ہیں۔ اس لئے ان لوگوں کو ذہنی و ساجی طور پر بالغ کرنے کے لئے ضروری ہے کہ ان میں سرمایہ دارانہ نظام کو روشناس کرایا جائے۔ در حقیقت اس تھیوری کو مقبول بنانے میں وکیلوں اور نو آبادیات کی ذریعہ سے نو آبادیات کی زمینوں اور نو آبادیات کے نشخلین کا بردا دخل تھا جو کہ اس کے ذریعہ سے نو آبادیات کی زمینوں کو اس بنیاد پر بتھیا لینا چاہتے تھے کہ یہ کسی کی ملکیت نہیں تھیں۔ (27) اس تھیوری

کو اس قدر مدلل طریقہ سے پیش کیا گیا کہ انیہ ویں صدی کے دانشوروں نے جن میں کارل مار کس بھی شامل تھا' اس کو بغیر کسی جت کے تسلیم کر لیا۔ یہی نہیں بلکہ اس پر بنیاد رکھتے ہوئے مار کس نے نجی جائداد کی ابتداء اور ارتقاء پر جو لکھا' اس سے سرمایہ دارانہ نظام کی شروعات پر روشنی پڑتی ہے۔ اس کی دلیل یمی تھی کہ اس ارتقائی عمل میں یورپ کی حیثیت سب سے علیحدہ ہے' دیکھا جائے تو یہ خالص یورپی عمل ہے اور غیر یورپی ملکوں کے لئے' اس نظام کی تمام خرابیوں کے باوجود' اس کے علاوہ اور کوئی ترقی کا راستہ نہیں کہ وہ اسے قبول کریں۔ اس سے صاف ظاہر ہو تا ہے کہ مار کس ازم' جو کہ انیسویں صدی کا سب سے زیادہ سلم کا مخالف نظریہ تھا' وہ بھی پوری طرح سے پھیلاؤ اور نفوذ کے اثرات سے متاثر ہوا تھا۔ (28)

ایک دو سرے نظریہ میں کما گیا کہ جن ملکوں میں نو آبادیاتی نظام قائم کیا گیا' ان ملکوں یا علاقوں میں یا تو کوئی آبادی نہیں تھی' یا بست کم آبادی تھی۔ اور یہ لوگ بھی خانہ بدوش تھے کہ جن کا کوئی گھر بار نہیں تھا اور ایک جگہ مستقل نہ رہنے کی وجہ سے زمین پر ان کا کوئی حق ملکیت بھی نہیں تھا' للذا اقتدار اعلیٰ اور نجی جائداد کے تصور سے یہ لوگ بالکل ناواقف تھے' اس صورت میں ان علاقوں پر کہ جو بغیر کسی حق کے حامی سے ان پر قبضہ کرنا' اور یمال یورپی آبادیاں بسانا جائز تھا۔

اس سے متعلق تیسرا نظریہ ''مشرقی مطلق العنائیت'' کا تھا۔ اس کے مطابق غیر یورٹی لوگوں میں آزادی کا جذبہ نہیں ہو تا ہے۔ اس لئے وہ مطلق العنائیت اور آمرانہ حکومتوں کی اطاعت کرتے ہیں کہ جس کی وجہ سے ان کی ترقی رک جاتی ہے۔ آزادی کا تصور اور جذبہ ان میں یورپوں نے پیدا کیا کہ جو بحثیت کولوئیل طاقت کے ان کے بال آئے (جو کہ ورحقیقت آزادی کی مخالف قوت ہے) یہ نظریات کہ جو کلاسیکل بال آئے (جو کہ ورحقیقت آزادی کی مخالف قوت ہے) یہ نظریات کہ جو کلاسیکل بھیلاؤ اور نفوذ کے زیر اثر پیدا ہوئے' آج بھی یورپی برتری کے لئے استعمال ہوتے ہیں' اور ان کے ذریعہ یورپ کی تاریخی اور کھیل افضیات کو جائز قرار دیا جا تا ہے۔

کلاسیکل پھیلاؤ اور نفوذ کا عمد در حقیقت کلاسیکل کولوئیل ازم کا تھا' اس عمد میں یورپی طاقتوں نے اس قدر تیزی سے ایٹیا و افریقہ کے مکوں کو اپنی نو آبادیات بنایا تھا

اور اس کے بتیجہ میں انہیں اس قدر منافع ملا جس سے ان کی برتری واضح طور پر نظر آتی تھی چنانچہ اسے قانون قدرت کے طور پر صحیح سمجھا جانے لگا تھا۔ اس لئے پھیلاؤ اور نفوذ کی تھیوری کے اثرات تمام ساجی علوم' فلفہ اور آرٹ پر برے گرے ہوئے۔ (29) انہیں دلائل کی بنیاد پر فتوحات' استحصال اور تشدد سے سب جائز ہوا' اور بورپیوں کے لئے سے درست' صحیح' فطری اور عقل کی بنیاد پر تھا۔

#### بهيلاؤ اور نفوذ كاجديد نظريه

نپولین اور پہلی جنگ عظیم کے درمیانی عمد میں یورپ میں نہ صرف امن و امان رہا' بلکہ اس دوران یمال ترقی اور خوش حالی کا دور دورہ رہا۔ امن اور خوش حالی کو آگے بردھانے میں کولوئیل ازم کا برا حصہ تھا کہ جس نے نو آبادیات سے خام مال' وہال کی منڈیوں میں مال کی کھیت۔ سستی مزدوری' اور یورپی آباد کارول کے لئے زمینوں کو فراہم کیا۔ یہ خیال کیا جاتا تھا کہ یورپی تہذیب کی ترقی اور اس کی توسیع یہ دو آیک ہی عمل کے دو پہلو ہیں۔ یہی خیال کھیلاؤ اور نفوذکی تھیوری کا اہم مرکز تھا۔

لیکن بیبویں صدی میں جا کر بیہ سب پچھ بدل گیا۔ توسیع پندوں کے لئے دنیا چھوٹی پڑگئ الندا ایک وہ مرحلہ آیا کہ نے مقبوضات کے لئے گنجائش نہیں رہی۔ اس وقت تک تقریباً تمام یورپی طاقتیں کی نہ کسی شکل میں کولونیل طاقییں تھیں۔ یا تو نو آبادیات پر ان کا سابی و معاشرتی تسلط تھا اور یا وہاں ان کی آبادیاں تھیں۔ اس تبدیلی نے ان کے خیالات و افکار پر اثر ڈالا۔ اس وقت ان کے سامنے دو مسائل تھے: اول یہ کہ نوآبادیات کا استحصال کیسے کیا جائے؟ اور دو سرے مقامی لوگوں کی جو مزاحمتی تحریمیں اٹھ کھڑی ہوئی ہیں 'انہیں کس طرح سے وبلیا اور کپلا جائے؟ اس لئے اب توسیع کا سوال نہیں تھا' بلکہ پہلے سے موجود مقبوضات پر افتدار کو قائم رکھنے کا تھا' اس کے ساتھ ہی مختلف یورپی طاقتوں میں باہمی رقابت و چپقاش جو کہ نوآبادیات کے قبضہ اور استحصال پر بھی' وہ شدت پکڑگئے۔ پہلی جنگ عظیم کے فورا" بعد زبردست مالی جو کہ گریٹ ڈیپریشن (Great Depression) کملا آ ہے۔ اس کے فورا" بعد دوسری جنگ عظیم چھڑگئے۔ لہذا 1914ء سے لے کر 1945ء تک یورپی وانشوروں کا

ذبن اب ترقی اور توسیع پندی کے بارے میں نہیں سوچ رہا تھا۔ بلکہ اس کی توجہ اس امریر تھی کہ کیے ان ، محانوں اور تباہیوں کو روکا جائے اور دوبارہ سے امن و خوش حالی کی طرف لوٹا جائے۔ لنذا اس دور کا اہم اور مقبول عام لفظ تھا "تارمل" لینی حالات پر قابو پاکر توازن بیداکیا جائے۔

اس ذہنی ناؤ اور ماحول میں پھیلاؤ اور نفوذ کے لئے کوئی مخبائش نہیں تھی۔ اس ماحول میں جو تھیوریز لوگوں کو متاثر کر رہیں تطین وہ توازن اور ٹھمراؤ کی تھیں' توسیع پندی کی نہیں۔ معیشت وال کینز (Keynes) کے توازن والے افکار کو زبن میں رکھ کر معاثی صورت حال پر قابو پانے کی باتیں کر رہے تھے۔ جغرافیہ میں علاقائی تصور (Regionalism) زہنوں پر زیادہ حاوی ہو گیا تھا۔ اس کے مطابق اس دنیا کے چند خطے السے تھے کہ جو پائیدار' متحد اور اپی سرحدوں کے تعلق سے متحکم تھے۔ وہ اس قدر مضبوط تھے کہ اپنی اس پوزیش کو برقرار رکھنے کے قاتل تھے۔ علم بشریات میں توازن کی دو تھیوریاں پیش کی جا رہیں تھیں۔ " فکشل ازم" (Functionalism) جو کہ سوسائی اور کلچر کو ایک ماؤل دیتا تھا۔ ایبا ماؤل کہ جس میں خود سے وابطی کی صلاحیت ہوتی ہے' دو سری تھیوری "کلچرل ریلے ٹی وزم (Cultural Relativisim) کی تھی کہ جس کے تحت ہر کلچر کی اپنی جداگانہ حیثیت اور اہمیت ہوتی ہے۔ علم بشریات کی تھیوریز خاص طور سے نو آبادیات اور مقامی لوگوں کے تعلق سے بیدا ہوئی تھیں۔ اس لئے اس کی تھیوریز کا تعلق کولوئیل ازم سے بہت گرا ہے۔ اس لئے یہ دونوں تھیوریز کولوئیل طاقتوں کے مفادات کو بورا کر رہیں تھیں کہ جن کی بنیاد یر نو آبادیات کی زمینوں، معدنیات اور نستی مزدوری حاصل کر کے انہیل اینے لئے استعال کر سکیں۔ (30) اس وجہ سے بیسویں صدی کے ابتدائی نصف میں توازن کی تھیوریز کو بہت زیادہ مقبولیت

اییا محسوس ہو آ ہے کہ چھیلاؤ اور نفوذ کی تھیوری اس عرصہ میں پس منظر میں چلی گئے۔ اگرچہ آریخ اور جغرافیہ کی کتابیں اس تھیوری کے ماڈل کو اپنائے ہوئے تھیں اور اب تک اس بات کو دہرا رہیں تھیں کہ یورپ نے ایشیا 'افریقہ' اور لاطنی امریکہ میں

قوموں کو مہذب بنایا ہے۔ اس طرح سے ساہی علوم اور ان کے ماہرین کی تحقیق میں بیہ تھیوری اب تک بحث و مباحثہ کا موضوع تھی۔ (31) بسرطال بیہ کسی بھی طرح سے نہیں سمجھ لینا چاہئے کہ پھیلاؤ اور نفوذ یا کلچر کی حرکت والے نظریات نے یورپی تعصب کو کم کر دیا ہو۔ بیہ اپنی جگہ کسی نہ کسی صورت میں باقی رہا۔ کیونکہ اب تک غیریورپی یورپیوں کے مقابلہ میں تخلیقی صلاحیتوں اور استدلالی ذہن میں کم تر تھے۔ ایک لحاظ سے تو اس خیال کو اور زیادہ گرا بنانے میں نازی ازم اور اس جیسی دوسری نسل پرست تھیوریز تھیں کہ جنہوں نے ان خیالات کو سائنسی شکل دے دی تھی۔

دو سری جنگ عظیم کے بعد ایک دو سری قشم کی پھیلاؤ اور نفوذکی تھیوری ابھری۔ یہ وہ دور تھا کہ جب بری سلطنتیں ٹوٹ رہیں تھیں اور '' تیسری دنیا'' آزادی کے ساتھ ابھر رہی تھی۔ اگر جو اب تک ترقی پذیر ممالک تھے گر سامراج سے آزاد۔ یہ نیا نظریہ جو کہ آج کل "جدیدیت" کے نام سے جانا پھیانا جا آ ہے۔ یہ 1940ء اور 1950ء کی دہائوں میں پیدا ہوا۔ 1945ء میں جب جلیان نے ہتھیار ڈالے۔ تو اس کے بعد ہی صورت حال واضح ہو گئی تھی کہ اب نو آبادیاتی نظام کے خاتمہ کا وقت آ گیا ہے۔ اور نو آبادیاتی ملکوں کو آزادی ملی ہے کیونکہ ان ملکوں میں آزادی کی تحریکییں طاقتور ہو چکی تھی' جب کہ کولونیل طاقتیں سوائے امریکہ کے 'جنگ کے بعد تھک کر کمزور ہو گئے تھے۔ اگرچہ یہ بورنی طاقتیں اپنی نو آبادیات کو اپنے قبصہ میں رکھنا چاہتی تھیں۔ کیونکہ ماضی میں بیر ان کے لئے منافع کا ایک ذرایعہ تھیں' بیہ مستقبل کے لئے بھی منافع بخش ہو سكتى تھيں' اس لئے وہ انسيں ہر قيت پر اينے تسلط ميں ركھنا چاہتے تھے۔ اس لئے انہوں نے کہیں سختی و تشدد سے مزاحمتی تحریکوں کو کیلنے کی کوشش کی- اور جمال میہ مکن نمیں ہو سکا انہوں نے بالاخر گفت و شنید کے ذریعہ برامن طریقہ سے سای مراعات دے کر اپنا تھوڑا بہت اثر باقی رکھنا جاہا۔ اور جمال بیہ بھی ممکن نہیں رہا وہاں ملکوں کو آزاد کر دیا۔ (32)

کلاسیکل کولونیل پیریڈ میں تمام نو آبادیات میں یہ پیغالمت لوگوں تک پہنچائے گئے تھے کہ ان معاثی اور ساجی ترقی کے لئے ضروری ہے کہ وہ جدیدیت کے اس عمل کو قبول کرلیں کہ جو کولونیل طاقت نے شروع کیا ہے۔ جدیدیت کا مطلب جدید پھیلاؤ اور نفوذ کا نظریہ کہ جس میں جدید معیشت (کولونیل ملک کی بڑی کمپنیوں کو مواقع دینا) جدید پلک ایڈ منٹریشن (کولونیل سیاسی ڈھانچہ) اور جدید ٹیکنیکل ڈھانچہ (پل، ڈیمس جدید پلک ایڈ منٹریشن (کولونیل سیاسی ڈھانچہ) اور جدید ٹیکنیکل ڈھانچہ (پل، ڈیمس کا ایک اہم مقصد یہ تھا کہ نو آبادیات کے لوگ بذات خود اس قابل مقسد سے تھا کہ نو آبادیات کے لوگ بذات خود اس قابل نہیں کہ جدیدیت کے عمل کو کامیابی سے پورا کر سکیس۔ اس لئے جدید اور ماڈران ہونے کے لئے انہیں یورپی طاقت پر انحصار کرنا ہو گا۔ للذا آزادی سے زیادہ ضروری ہے کہ ملک جدید اور ماڈران اداروں کو تشکیل دے کر انہیں مضبوط کرے، کیونکہ یہ ان لوگوں کے لئے آزادی سے زیادہ مفید ہے۔ اگر یہ ملک آزاد ہونا چاہیں تو اس صورت میں بھی جدیدیت کے لئے ایک ہی راستہ ہے کہ ممالک یورپی کارپوریشنز اور بنکوں کو اجازت دیں کہ ان کے ہاں سرگرم عمل رہیں اور ملک کی ترقی کے لئے کام کرتے رہیں۔ یہ وہ دیں کہ ان کے ہاں سرگرم عمل رہیں اور ملک کی ترقی کے لئے کام کرتے رہیں۔ یہ وہ نظریہ ہے کہ جمال دیں وارا جاتا ہے۔

اب تقریباً ہر کولونیل طاقت نے معاثی ڈو یلپ منٹ کی ہم کو ہری تیزی اور ہوش سے شروع کر دیا ہے۔ (33) یمال پر بیہ بات نہیں بھولنی چاہئے کہ کولونیل طاقت اور اس کے لوگ اس بات پر مکمل طور پر بھین رکھتے تھے کہ وہ جن پالیمیوں پر عمل در آمد کر رہے ہیں اس کے نتیجہ میں نو آبادیات کے لوگوں کو فائدہ پنچے گا۔ یمی صورت عال اس وقت ان لوگوں کی ہے کہ جو سابق نو آبادیات میں معاثی ڈو یلپ منٹ کے لئے کام کر رہے ہیں۔ یہ کام پچھ حد تک تو وہ اقوام متحدہ کے تحت اداروں کے ذرایعہ کر رہے ہیں۔ اور پچھ باہمی معلموں کے تحت۔ (34) امریکہ جو کہ اس وقت ایک اہم معاثی قوت ہے۔ اس نے امداد کی اپنی علیحدہ سے ایجنسیاں بنا رکھی ہیں کہ جو ترقی پذیر معاشی قوت ہے۔ اس نظریہ پر یقین کر لیا گیا ہے کہ جنگ کے خاتمہ سے ڈو یلپ منٹ کا عمد شروع ہو گیا ہے اور یہ امیر قوموں کی ذمہ داری ہے کہ وہ غریب اقوام کو خوش حال بنانے میں حصہ لیں۔۔۔۔ یہ ایک نئی قتم کا بھیلاؤ اور نفوذ کا نظریہ ہے۔

نو آبادیاتی نظام کے ٹوٹے پر ملک آزاد ہونا شروع ہو گئے' ان میں کئی ملکوں نے نیو کولونیل ازم کی پالیسیوں کو رد کر دیا۔ اور اس کی جگہ انہوں نے سوشلسٹ معاشرہ کو قائم کرنے کی کوشش کی۔ اس کی وجہ سے جدیدیت کی تحریک اپنے پھیلاؤ اور نفوذ کے لئے اور زیادہ متحرک ہو گئی۔ اس کا مقصد یہ تھا کہ اگر جدیدیت کی تحریک کامیاب ہو جاتی ہو جاتے گا' جاتی ہو قبل کرتے ہوئے سرمایہ دارانہ مخالف نظریات کا خاتمہ ہو جائے گا' اور نئے آزاد ملکوں میں سابق کولونیل طاقتوں کے بارے میں جو نفرت اور مخالف جذبات ہیں وہ بھی ختم ہو جائیں گے۔ 1959ء میں جب کیوبا میں انقلاب آیا تو امریکہ نئی وہ بھی ختم ہو جائیں گے۔ 1959ء میں جب کیوبا میں انقلاب آیا تو امریکہ کے لاطنی امریکہ میں ڈو یلپ منٹ اور جدیدیت کے منصوبوں کو بہت زیادہ ایمیت دے کر مختلف پر وجیکٹوں میں سرمایہ کاری کی۔ (35)

اس کو دیکھا جائے تو جدید پھیلاؤ اور نفوذ کا نظریہ ان افکار و خیالات پر بنیاد رکھتا ہے کہ جن پر بیہ نقین کر لیا جا تا ہے کہ سابق نو آبادیات کی ترقی کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنے سابق کولوئیل ملکوں سے معاشی' سائنسی اور ٹکنالوجیکل مدد لے'کیونکہ یہ وہ واحد راستہ ہے کہ جس پر چل کروہ خوش حالی اور ترقی کو حاصل کر سکتے ہیں۔ یہ راستہ ان کے لئے نہ صرف منافع بخش ہے بلکہ درست' عقلی اور فطری ہے۔

السیکل پھیلاؤ اور نفوذ کے نظریات میں واضح طور پر نمایاں فرق ہے۔ اب اس میں کاسیکل پھیلاؤ اور نفوذ کے نظریات میں واضح طور پر نمایاں فرق ہے۔ اب اس میں حیاتیاتی بنیادوں پر نسل پرتی کے خیالات موجود نہیں رہے ہیں اور اب یورپی وانشور اور مفکر اس نتیجہ پر بھی پہنچ گئے ہیں کہ غیریورپی اقوام میں بھی صلاحیت و ذہانت ہے کہ جن کو عمل میں لاکر وہ ترقی کر سکتے ہیں' اور یورپیوں کے مقابلہ میں آ سکتے ہیں۔ اب اس بحث میں ندہب کا عضر ختم ہو گیا ہے۔ اور ساتھ ہی یہ خیال کہ عیمائی خدا نیورپیوں' عیمائیوں کی مدد کی' اس کی رحمت اور عنایت سے وہ اس قابل ہوئے کہ ونیا میں اپنا تسلط قائم کر سکیس۔ اب یہ بھی یورپی افکار سے غائب ہو گیا ہے اب پچھ غیر یورپی اقوام اور ان کی تهذیوں کی برتری کو تشلیم کر لیا گیا ہے۔ اگرچہ یماں بھی مخیائش رکھی گئی ہے کہ وہ یورپیوں کے مقابلہ میں کم تخلیقی اور ذہنی طور پر کم تر تھیں۔ اب

اس پر بھی اعتراضات ہونے گئے ہیں کہ جدیدیت کی مہم کے ذریعہ غیریورٹی اقوام کو ترقی یافتہ بنایا جا سکتا ہے۔ اور اس پر بھی کہ زراعت کے میدان میں نی ٹیکنالوجی کا استعال انہیں معاثی بیماندگی سے نکال دے گا۔ اب یہ سارے مفروضے آسانی سے قابل قبول نہیں رہے ہیں۔

لیکن ان تمام باتوں کے باوجود پھیلاؤ اور نفوذ کا نظریہ ابھی بھی اپی حیثیت میں موجود ہے۔ یورپی اب بھی اس بات پر یقین رکھتے ہیں کہ اندرونی اور بیرونی طور پر دونوں کلچروں میں فرق ہے۔ یہ الگ بات ہے کہ اب انہوں نے جلپان کو اپنے اندرونی حصہ میں شامل کر لیا ہے۔ اس پر بھی اب تک یقین کیا جاتا ہے کہ ماضی میں یورپ نے عالمی معاملات میں ترتی پندانہ کردار ادا کیا ہے۔ یہ وہ کردار ہے کہ جو دو سری غیر یورپی اقوام ادا نہیں کر سکیں۔ اگرچہ اب اکٹریورپی اسکالرز اس پر یقین نہیں رکھتے ہیں کہ یورپ کی اندرونی محرک قوتیں' اور بیرونی غیریورپی معاشروں کا جمود مستقبل میں ایسا ہی رہے گا اور ان میں کوئی تبدیلی نہیں آئے گی۔ اس دفت ان یورپی اسکالرز کی تعداد بہت کم ہے کہ جو پھیلاؤ اور نفوذ کے ماؤل پر اس تنقید اور اعتراض کو مانے پر تیار ہیں کہ جو غیریورپی ممالک کے اسکالرز اٹھا رہے ہیں۔ اور اپنے نقطہ نظر سے برزنی و اندرونی تقیم پر سوال کر رہے ہیں کہ یہ کمل تک درست اور جائز ہے۔

## عالمي ماولز اور عالمي مفادات

پھیلاؤ اور نفوذ کا نظریہ حقیقت میں بہت ہی کھوکھلا نظریہ ہے۔ اس میں جغرافیہ اور تاریخ کو اچھی طرح سے پیش نہیں کیا گیا ہے۔ لیکن علمی دنیا میں اس کا بہت زیادہ اثر ہوا ہے۔ آخر ہم اس کو کس طرح بیان کریں کہ ایک خراب نظریہ کو کیو تکر بقین سمجھ کر تسلیم کیا گیا۔ اور یہ بھی نہیں کہ وقتی طور پر۔ اس کے برعکس ایک طویل مدت تک اس کا اثر رہا؟ اس لئے ضروری ہے کہ یہ دیکھا جائے کہ اس نظریہ کا دوسرے علوم سے کیا تعلق رہا ہے اور اس نے انہیں کس طرح سے متاثر کیا ہے؟
اس لئے ضروری ہے کہ اول ہم خیالات و افکار (Ideas) کا اس نظر سے مطالعہ اس لئے ضروری ہے کہ اول ہم خیالات و افکار (Ideas) کا اس نظر سے مطالعہ

کریں کہ یہ مداشرے کے کلچر کے اہم عناصر اور حقیقیں ہیں۔ اس لئے ہم انہیں عظف اقوام ' براوریوں' اور نسلوں کے نقطہ نظر سے دیکھیں گے کہ جو ان کی بنیاد پر اپنے عقائد کی تفکیل کرتے ہیں۔ اس لئے دیکھا جائے تو افکار و خیالات کا عقائد کی تفکیل ' اس مطالعہ سے مختلف ہو گی کہ جس میں بیہ شخقیق کی جاتی ہے کہ کیا یہ درست و صحیح ہیں۔ اس امر کو دیکھنا کہ افکار و عقائد کے درمیان کیا رشتہ اور ربط ہے' انسانی معاشرے کا بنیادی مطالعہ ہو تا ہے اس سے یہ بھی اندازہ ہو تا ہے کہ جب کوئی معاشرہ اپنے عقائد کی تفکیل کرتا ہے تو پھر کس طرح سے وہ ان کی سچائی کا بھی قائل ہو جاتا ہیں۔ عما اقوام کی ہو سے بہ اور آہستہ آہستہ ان عقائد سے لوگوں کے مفادات بھی جڑ جاتے ہیں۔ علم اقوام کی مدد سے جب ہم یورپی معاشرہ میں خیالات و افکار کی بنیاد پر بنے عقائد کی شفیق و مدت جب ہم یورپی معاشرہ میں خیالات و افکار کی بنیاد پر بنے عقائد کی شفیق و تفتیش کرتے ہیں۔ تو ہم اس نتیجہ پر پہنچ ہیں کہ پھیلاؤ اور نفوذ کے نظریہ کی تاریخ کو تحقیق و ہم یہ یورپی معاشرہ کے عمل میں رکھ کر واضح طور پر اس کے محرکات کو سمجھ سکتے ہم یورپی معاشرہ کے تاریخی عمل میں رکھ کر واضح طور پر اس کے محرکات کو سمجھ سکتے ہیں ، خاص طور سے یہ یورپی کولوئیل ازم کو سمجھ میں مدد دیتا ہے۔

سائنٹیفک اور تجہاتی افکار کو دو طرح سے دیکھا جا سکتا ہے۔ ایک روایتی اور آرام دہ ہے۔ اس میں افکار کو اس انداز میں دیکھا جاتا ہے کہ ان کا ابلاغ کیسے ہوتا ہے؟ کیا وہ منطقی ہیں؟ لینی کیا اپنی بات کو استدلال کے ذریعہ پیش کرتے ہیں؟ کیا وہ ان معنوں میں درست اور سے ہیں کہ وہ دنیا کو جس رنگ میں پیش کر رہے ہیں۔ یا اس کی تصویر کشی کر رہے ہیں۔ اس کا ان کے پاس شوت ہے؟ اس لئے منطق' استدلال' اور شمادت یہ بنیادیں ہیں کہ جن پر سائنٹیفک نظریات تھکیل پاتے ہیں۔

دوسرا طریقہ یہ ہے کہ خیالات و افکار کو اس نظرسے دیکھا جائے کہ کس طرح لوگ پیش کردہ افکار و خیالات کو صحیح سمجھ کر انہیں کیوں قبول کر لیتے ہیں۔ اور دوسروں سے جب بھی ان کے بارے میں بات کرتے ہیں تو ان کی حیثیت عقائد کی ہو جاتی ہے۔ جو ان کو سنتے ہیں وہ بھی انہیں عقائد کی حیثیت دے دیتے ہیں۔ اس لئے یہ سوال کہ جس فکر کو لوگ حقیقت سمجھ رہے ہیں کیا دراصل وہ ایبا ہی ہے؟ یہ دو علیحدہ سوالات ہو جاتے ہیں' یعنی فکر کا سچا ہونا' اور لوگوں کا اسے سچا سمجھنا۔ اب

یہ علم اقوام کے دائرہ میں آتا ہے کہ وہ اس پہلو کا مطالعہ کرے یا تحقیق کرے کہ آخر لوگ کیوں اوپر سے دیئے ہوئے عقائد کو تعلیم کر لیتے ہیں اور وہ کون می وجوہات ہیں کہ لوگ عقائد کو مانتے بھی ہیں۔ اور انہیں رو بھی کرتے ہیں؟ اور آخر وہ ان عقائد کو جو پہلے سے ان کے ذہن میں ہوتے ہیں۔ اور وہ کہ جو بعد میں انہیں دیئے جاتے ہیں ان کے درمیان کس طرح سے ربط و تعلق کو پیدا کرتے ہیں؟

دلچپ بات یہ ہے کہ اس وقت نہ تو ہمیں کمی قتم کا خطرہ محسوس ہو تا ہے اور نہ ہی ہے چینی جب ہم کمی ماہر علم بشریات یا کلچرل جغرافیہ وال کا کوئی بیان پڑھتے ہیں کہ جو کمی دور دراز کے علاقہ کے لوگوں کے عقائد' اقدار' دیو مالا کے بارے میں ہوتا ہے۔ دراصل ہماری خواہش ہوتی ہے کہ اسکالرز ہمیں اس بارے میں اور زیادہ بتائیں کہ آخر مقامی لوگ کیوں عقائد یا خاص قتم کے خیالات پر یقین رکھتے ہیں۔ ہمیں اس سے کم غرض ہوتی ہے کہ خود خیالات و افکار کی حقیقت کے بارے میں معلومات حاصل کے کریں۔ لہذا ہم خیالات و افکار کو ان کی منطق اور شہادتی حیثیت اور ان کا کلچر سے جو تعلق اور بندھن ہوتا ہے ان دونوں کو علیمہ علیمہ کر دیتے ہیں۔ لیکن جب علم اقوام کی اس اپروچ کا اطلاق مغربی افکار و خیالات کو جو سائنس کے دائرے میں آتے ہیں' ان پر کرتے ہیں تو اس کے نتائج پریشان کن نکلتے ہیں۔

جمال تک خیالات و افکار کا تعلق ہے تو یہ کلچر سے گرے متاثر ہوتے ہیں۔ بلکہ اس ماحول میں رہے ہیے ہوتے ہیں۔ ان خیالات و افکار کو علم اقوام سے متعلق اردی کما جاتا ہے۔ اس کے تحت جب بھی خاص علم کے پہلو کا مطالعہ کیا جاتا ہے تو اصطلاحا" اس سے پہلے اکتنو (Ethno) کا لفظ لگا دیا جاتا ہے جیسے میڈ ۔سن۔ بائنی اور جغرافیہ وغیرہ للذا میڈ ۔سن کا مطالعہ اکتنو میڈ ۔سن سے مختلف ہو جاتا ہے۔ اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ خاص مقامی لوگوں میں میڈ ۔سن کے بارے میں کیا عقائد ہیں اور ان کا کلچر سے کیا تعلق ہے۔ جب ہم اختنو سائنس (Ethno sciences) کے بارے میں مطالعہ کیا تعلق ہے۔ جب ہم اختنو سائنس کی تمام برانچیں آ جاتی ہیں، جس کی وجہ سے اس معاشرہ کا وسیع تناظر میں مطالعہ کیا جا سکتا ہے۔ اکتنو ہمٹری بھی اس کا ایک حصہ ہے۔

انتخو سائنس کا مرکزی خیال دوعقیده" ہے۔ انتخو سائنس سے متعلق جس قدر مطالعات ہیں ان میں اہم سوالات عقیدہ کی حیثیت اور سچائی کی حیثیت کے بارے میں ہے۔ یہ دونوں سوالات بھیشہ علیحدہ نہیں رہتے ہیں۔ یہ ایک دوسرے سے ایک طویل بحث و مباحثہ کے بعد آلیں میں طح ہیں۔ اس تجزیہ سے یہ واضح ہوتا ہے کہ آخر کیا وجہ ہے کہ پھیلاؤ اور نفوذ کے بارے میں جو اس قدر بیانات ہیں کہ جن پر مورضین اور جغرافیہ دانوں کا لیقین کامل ہے۔ آخرکار ان میں کیوں اس قدر تضادات ہیں؟

اس کی وضاحت یوں ہوتی ہے کہ جب عقائد کا مطالعہ کیا جائے تو اس کے ساتھ ان گروپس کا بھی مطالعہ کیا جائے کہ جو ان عقائد پر ایمان رکھتے ہیں۔ ان دونوں گروپس میں یہ فرق ہے کہ اول کوئی گروپ کی بھی ٹائپ کا ہو سکتا ہے۔ لیکن ان میں جو اہم گروپس ہیں ان کو ہم کلجر اور طبقاتی میں تقسیم کر سکتے ہیں کلجر اور طبقاتی مفاوات برادریوں اور کمیونٹیز میں ایک دوسرے سے ربط اور تعلق رکھتے ہیں۔ مثلاً یورپی معاشرہ میں طبقہ اعلی اور ورکنگ کلاس کے درمیان مفاوات کا فرق ہے۔ اس طبقہ کا رویہ غیریورپی اقوام کے ساتھ اور خود اپنی ورکنگ کلاس سے ہوتا ہے وہ یورپی دنیا کے لئے ایک ہم آہنگ نظریہ اور نقطہ نظر کو پیدا کرتا ہے۔ مثلاً پھیلاؤ اور نفوذ کا فظریہ یورپ کے طبقہ اعلیٰ کے مفاوات کے نتیجہ میں پیدا ہوا کی اس کو ان کی ورکنگ کلاس نے بھی قبول کر لیا۔

اس کو سادہ زبان میں یوں بیان کیا جا سکتا ہے کہ یورپ کے طبقہ اعلیٰ اور حکمران طبقوں کے لئے نو آبادیات اور ان کے ذرائع انتائی اہم شے' کیونکہ ان کی بنیاد پر ان کے اثر و رسوخ کا تعلق تھا۔ جس قدر وہ اپنے افتدار کو بردھاتے گئے' اسی قدر ان کا ان پر انحصار بردھتا چلا گیا۔ للذا اس انحصار کی وجہ سے ان کے ذیر اثر اور ان کے مفاوات کو پورا کرنے کے لئے ایسے خیالات و افکار اور عقائد کی تفکیل ہوئی' جو ان کی حیثیت کو برقرار رکھ سکیں۔ للذا انہوں نے یورپ کی اسکالرشپ کو بھی متاثر کیا کہ جس نے کو برقرار رکھ سکیں۔ للذا انہوں نے یورپ کی اسکالرشپ کو بھی متاثر کیا کہ جس نے کو برقرار رکھ سکیں۔ للذا ور معاثی جواز کے لئے نظریات' تھیوریز اور عقائد کی

تھکیل میں حصہ لیا۔ یہ تھیوریز کولوٹیل ازم کی ساخت کے بدلنے سے خود کو بھی بدلتی رہیں اور پھیلاؤ اور نفوذ کا نظریہ نئ کھلوں میں مقبول ہوتا رہا۔

#### حواله جلت

1- یمال یورپ سے مرادِ نہ صرف یورپ کا براعظم ہے- بلکہ وہ علاقے بھی ہیں کہ جو یورپی کلچرکے تسلط میں ہیں' جیسے ریاستمائے متحدہ امریکہ اور کینیڈا۔

2- یمال پر 150 سال کے عرصہ میں تاریخ کی نصاب کی تابوں کا ایک سروے دیا جاتا ہے۔
1850ء کی دہائی کے عرصہ میں جو کتابیں لکھی گئیں' ان میں آدی کا پہلا وطن باغ عدن لکھا
گیا ہے۔ اس کی جغرافیائی لوکیش نصاب کی مخلف کتابوں میں مغربی ایشیا کے مخلف علاقوں
میں جائی گئی ہے۔ مثلاً کچھ میں کنعان کے مشرق میں ہے اور پچھ میں میسو پوٹامیہ (عراق)
کے قریب میں' دیکھئے:

Robbins: The World Displayed in its History and geography, 1832, p.13).

کھ میں کما گیا ہے کہ یہ کیسپین سندر اور کشیریا تبت کے درمیان واقع ہے۔ دکھتے:

(Mueller: The History of the World to 1783, 1842, pp. 27, 43, 44).

ثاید یه محروم کی سرحدول بر واقع ہے۔

Tytler: Universal History, From the Creation to the beginning of the Eighteenth Century, Vol. I, 1884, p. 17).

بير تشمير كي وادى ميس تقا- ويكفية:

Willard: Universal History in Perspective., 1845, p. 34)
کوہ قاف اور ہمالیہ کے درمیان کس جگہ واقع تھا۔ دیکھئے:

Keightley: Outline of History, 1849.

هماليه مين واقع تقا- ريكھئے:

Weber: Outline of Universal History, 1853

آرمینیا میں تھا- ویکھتے:

Colliar: Outline of General History, 1868

باغ عدن کا کوہ قاف میں واقع ہونے پر زیادہ زور دیا گیا ہے۔ اس کی ایک وجہ یہ ہے کہ یہ وہ قاف نسل" کی جگہ ہے جدید کہ یہ ودکوہ قاف نسل" کی جگہ ہے جیسا کہ کما جاتا ہے کہ حضرت نوح نے سلاب کے بعد کوہ ارارات سے نئی زندگی شروع کی تھی۔ یہ بھی کوہ قاف کے علاقہ میں ہے۔ یہ کما جاتا ہے کہ بعد میں حضرت نوح ہجرت کر کے یورپ آ گئے تھے' دیکھئے:

Whelpley. A. Compound of History, From the Earliest Times, Vol. I, 1844, p.10.

کچھ کا کہنا ہے کہ وہ میسو پوٹامیہ (عراق) چلے گئے تھے 'کچھ فلسطین چلے جانے کا کہتے ہیں۔ حضرت نوح کے تین بیٹوں کے بارے میں ہے کہ وہ علیحدہ علیحدہ ہو گئے تھے۔ انہوں نے نسل انسانی کی تین شاخوں کو قائم کیا۔ جو ایک لحاظ سے پہلا کھیلاؤ اور نفوذ کا عمل تھا۔ اس زمانہ میں نصاب کی کابوں میں تاریخی عمل مغرب کی جانب آ رہا ہے۔ کچھ مورخوں کے نزویک بیگل کے نظریہ کے تحت تاریخ بغیر کسی رکاوٹ کے مغرب کی جانب روال دوال اور سورج کے ساتھ ساتھ اپنا سفر کر رہی تھی۔ اس کا ایک مطلب یہ بھی ہے کہ اور آگ مغرب میں جا کریہ امریکہ کو تہذیب کا مرکز بنائے گی۔

اس دور میں یہ یقین کر لیا گیا تھا کہ وہ قومیں کہ جو سفید فام نہیں ہیں وہ پوری طرح سے انسان نہیں ہیں۔ اس وقت نسل پرسی کی تھیوری میں یہ خیال مقبول عام تھا کہ خدا نے مکمل انسان کو باغ عدن میں بنایا ہے، گر اس کے علاوہ بھی اور نسلیں ہیں جنہیں دو سری جگہوں پر تخلیق کیا ہے۔ یہ تھیوری بائبل کے اس نظریہ کو چیلنج کرتی تھی کہ سارے انسان آوم و حواکی اولاد ہیں۔ اس لئے اس کو نصاب کی تابوں میں جگہ نہیں دی گئے۔ لیکن یہ تھیوری کہ انسان کا تعلق ایک نسل سے نہیں بلکہ کی نسلوں سے ہے۔ یہ غلامی رکھنے والے معاشرہ میں بہت زیادہ مقبول تھیں، اور اس کی مدد سے وہ کالے غلاموں کے ساتھ بحیثیت انسان کے نہیں بلکہ غیر انسان کے بر آؤ کرتے تھے۔ لیکن ایک سے زیادہ کئی نسلوں کا نظریہ انسان کے نہیں بلکہ غیر انسان کے بر آؤ کرتے تھے۔ لیکن ایک سے زیادہ کئی نسلوں کا نظریہ

نصاب کی کتابوں میں نہیں آیا۔ لیکن یہ خیال کہ سفید فام نسل غیر سفید فاموں کے مقابلہ میں برتر اور افضل ہے۔ یہ نصاب کی کتابوں میں پوری طرح سے موجود رہا۔ اس طرح سے "زوال پذیر" (degeneration) قوموں کا نظریہ بھی نصاب کا ایک حصہ رہا۔ اس نظریہ کے تحت حام کی اولاد۔ بائبل کی سرزمین سے دور ہجرت کر گئے۔ جس کی وجہ سے وہ تہذیب سے دور ہوتے چلے گئے یماں تک کہ انسانیت کے رہبہ سے گر کر وحثی و جاتل ہو گئے۔ ان کی جمالت اور وحثی بن کی آیک وجہ تو یہ تھی کہ یہ عیسائی نہیں ہوئے۔ دوسرے یہ کہ وہ کی جمالت اور وحثی بن کی آیک وجہ تو یہ تھی کہ یہ عیسائی نہیں ہوئے۔ دوسرے یہ کہ وہ مائدہ بنا دیا۔ اس نقطہ نظر سے افریقی بندروں کی مائدہ ہیں۔ اس دور کی کتابوں میں دنیا کی مائدہ بنا دیا۔ اس نقطہ نظر سے افریقی بندروں کی مائدہ ہیں۔ اس دور کی کتابوں میں دنیا کی تاریخ یا تو سفید فام لوگوں کی ہے' یا سامی النسل کے لوگ اور یا آرین۔ روی عمد کے بعد تاریخ یا تو سفید فام لوگوں کی ہے' یا سامی النسل کے لوگ اور یا آرین۔ روی عمد کے بعد سے غیر پورپیوں کے بارے میں تذکرہ بہت ہی کم ہے' آگر ہے بھی تو اشار تا " جسے صلیبی جنگیں اور نو آبادیاتی نظام وغیرہ دیکھئے:

(Harris: The Rise of Anthropolgical Theory, 1968.

2 المجان کے عمد کی نصاب کی کتابوں میں ٹی سائٹیفک تھیوریز کو داخل کر لیا گیا تھا کہ جن میں زمین کی عمر کا تعین اور انسان کا ارتقاء تھا۔ (لیکن ڈارون کے نظریہ ارتقاء کو شامل نہیں کیا گیا تھا) اب بائبل کے مطابق انسانی تاریخ اکثر کتابوں میں موجود رہی۔ اگرچہ اب بائبل کے مطابق انسانی تاریخ اکثر کتابوں میں کما گیا ہے اشیاء کی ابتداء 4004 تقیوری تاریخ اس میں ہوئی۔ اس عمد کی کتابوں میں "آرین تھیوری" کو ایمیت دی گئی ہے۔ یہ تھیوری آگرچہ علم لسانیات سے شروع ہوئی۔ گراس کو کھیلا کر اس میں تاریخ اور کلچرکو بھی شامل کر لیا گیا۔ اس سے پہلے علم لسانیات کے ماہرین' آرین یا اعدو۔ یورپین زبان کے خاندان کو اور سای النسل میں نوح سای النسل نیانوں کے خاندان کو دو قسموں میں تقتیم کرتے تھے (سای النسل میں نوح کے لؤکے جا نث اور سام شامل ہیں' سفید فام اقوام کا تعلق ان نسلوں سے بتایا گیا ہے۔ ان میں آریہ کی آئیک شاخ نے مغرب کی طرف یو رپ میں ہجرت کی۔ یہ ترق پند اور توانائی سے بھرپور لوگ تھے۔ انہوں نے یورپی تہذیب کو عیسائی ہونے کے بعد ترقی یافتہ شکل دی۔ سے بھرپور لوگ تھے۔ انہوں نے یورپی تہذیب کو عیسائی ہونے کے بعد ترقی یافتہ شکل دی۔ اگرچہ ان سے پہلے سای النسل لوگ نیم پختہ تہذیب کی ابتداء کر پیکے تھے اور نرب میں آگرچہ ان سے پہلے سای النسل لوگ نیم پختہ تہذیب کی ابتداء کر پیکے تھے اور نرب میں آگرچہ ان سے پہلے سای النسل لوگ نیم پختہ

توحید کے اصول کو روشناس کرا چکے تھے۔ لیکن اس کے بعد یہ جمود کا شکار ہو گئے۔ اور ان کا پورا کلچر زوال پذیر و پس ماندہ ہو کر ختم ہو گیا۔ ان دو کلچروں کے علاوہ (سامی اور آریہ) کوئی اریخ اور کوئی دو سرے کلچر نہیں ہیں۔ دیکھتے: ایک علمی اور درست اندازے کے مطابق اگر کوئی تاریخ ہے تو وہ صرف یورپی آریاؤں کی ہے۔"

(Freeman: General Sketch of History, 1872, p. 2)

کیونکہ توریت (Old Testament) میں جب زراعت کے بارے میں یہ کما گیا کہ قائیل کھیتی باڑی کرتا تھا' اور حضرت ابراہیم نے مویثی پال رکھے تھے' تو اس سبب سے انہیں تاریخی صداقت سمجھتے ہوئے' نصاب کی تابوں میں اس کا کوئی ذکر نہیں کہ کھیتی ہاڑی کماں سے شروع ہوئی۔ انیسویں صدی میں جاکر جب سائنی بنیادوں پر زراعت کے بارے میں تحقیق ہوئی تو اس مسلہ کے بارے میں بحث شروع ہوئی۔ اس کے بعد سے نصاب کی کتابوں میں کچھ سائنس دانوں اور مصنفوں نے اس کا اعتراف کیا کہ زراعت جس طرح بورب میں ست قدیم ہے اس طرح یہ دوسرے خطول میں بھی عمد قدیم سے موجود تھی جیے مغربی ایشیا اور مصر کے علاقوں میں۔ لیکن بسرحال میہ بات کہ زراعت کی ابتداء بائبل کی سرزمین سے شروع ہوئی' نصاب کی کتابوں میں اس طرح سے رہی' فرق یہ رہاکہ اسے اب ایجاد کما گیا' یہ نہیں کما گیا کہ یہ محض دنیا کی تخلیق کے ساتھ ہی وجود میں آگئی تھی۔ یہ بات کہ کچھ قائل (مثلاً آسٹریلما کے باشندے) زراعت سے دانف نہیں تھے' اس کو اس طرح سے بیان کیا گیا کہ ان کے ہال یہ فن تو موجود تھا، گر انہوں نے زوال پذیر ہوتے ہوئے اپنے آباؤ اجداد کی میراث کو کھو دیا' اور تهذیب کو کھو کر برابر نیچے کی جانب گرتے کیے گئے۔ اس صدی کے آخر میں یہ لکھا جانے لگا کہ زراعت کی ایجاد مغربی ایشیا یا بورپ میں ہوئی تھی۔ یمال سے پھر رہ ونیا کے دوسرے حصول میں روشناس ہوئی۔ موجودہ دور میں جو قبائل' یا لوگ اس سے واقف نہیں تو اس کی ایک وجہ تو یہ ہے کہ وہ دنیا سے علیحرہ تمائی کی حالت میں ہیں' اور یا وہ انتہائی کم عقل ہیں' اور ان میں اتنی سمجھ نہیں کہ اسے سکھ سکیں۔ 3- انیسویں صدی میں دنیا کی تاریخ پر جو نصاب کی کتابیں لکھی گئیں ان میں ترکی کا ذکر ہے۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ ترکی کا بورپ کے معاملات میں عمل وخل تھا۔ ماریخ کے برعکس

جغرافیہ کی کابوں میں دنیا کے ملکوں کا ذکر اور بیان موجود ہے۔ لیکن اس ذکر سے ہمیں دھوکہ نہیں کھانا چاہئے۔ کیونکہ ناریخ اور جغرافیہ دونوں میں طالب علموں کو یمی سکھایا جاتا تھا کہ بحیثیت بورپین یہ جانیں کہ غیر بورپی علاقوں میں ان کی سیاسی اور تجارتی سرگرمیاں کیا ہیں۔ دیکھتے:

Hudson: The New geography and the New Imperialism, 1870-1918 (1977).

اور جغرافیہ و کولونیل ازم کے باہمی تعلق ہر دیکھئے:

Mckay: Colonialism in the French Geographical
Movement (1943)

4- اس نے نقط نظر کے بارے میں ہاری معلومات میں اضافہ دو مشہور یونیورسٹیول میں نصاب کی تمایوں سے ہوتا ہے، ان میں ایک شکاکو یونیورش کے پروفیسر کی ہے:

W. H. McNeill: A World History, 3rd, ed. 1979)

دوسری کتاب آکسفورڈ یونیورٹی کے پروفیسر کی ہے:

J. M. Roberts: The Hutchinson History of the World, 2nd ed., 1987)

ان کتابوں میں عمد عیدائیت سے پہلے کے جو تاریخی نام دیے گئے ہیں ان میں تین چوتھائی یورپ اور مشرق وسطی کے ہیں۔ (اس میں شالی افریقہ بھی شامل ہے) ایک چوتھائی مام دنیا کے دوسرے خطوں کے ہیں۔ افریقہ کے حصہ میں صرف 18 آیا ہے۔ 1492 کے بعد سے ان دونوں کتابوں میں اختلاف ہے۔ روبرٹس کے ہاں یورپ اور مشرق وسطی 85% ہے جب کہ میک نیل کے ہاں یہ 60% ہے۔ اس طرح پہلے کے مقابلہ میں ان دونوں کتابوں میں «عظیم یورپ" گھٹا ہوا نظر آتا ہے۔ لیکن اس کے علاوہ ان دونوں نصاب کی کتابوں میں تاریخ کا روایتی نظریہ پوری طرح سے موجود ہے۔ روبرٹس یورپ اور مشرق وسطی کے علاوہ دوسرے علاقوں کے کلچول رول کو نظر انداز کرتا ہے (اس میں شالی افریقہ بھی شامل ہے) میک نیل کی وہ میک نیل کو ایشیا کو اہمیت دیتا ہے۔ اور تھوڑا بہت جنوب ایشیا کو۔ خاص میک نیل کی وہ تاریخی ادوار میں' اس کا ذکر آتا ہے لیکن تمام عوامل کہ جنہوں نے تاریخ کی تشکیل کی وہ تاریخی ادوار میں' اس کا ذکر آتا ہے لیکن تمام عوامل کہ جنہوں نے تاریخ کی تشکیل کی وہ

یورپ منربی ایشیا اور ثمالی افریقہ سے آتے ہیں۔ اس میں صرف ایک خصوصیت بلیک ذینه کی ہے۔ جو نیل کے نقط نظر کے مطابق جو مغرب سے ایشیا کی جانب گئی۔ اس موضوع پر میک نیل کی کتاب دیکھئے:

Plagues and Peoples, 1976

یونیورسٹیوں اور کالجوں میں جو نصاب کی کتابیں پڑھائی جاتی ہیں۔ ان کے ٹا ٹلز اس قتم کے ہوتے ہیں۔

The History of Western Civilization.

The Western Heritage.

The Western Experience.

اگر ان كابول ميں غير يور في ممالك اور ان كى ناريخ كو نظر انداز كر ديا جائے تو يہ كوئى تعجب كى بات نہيں ، دونيا" كا نہيں ہے۔ تعجب كى بات نہيں ، كونك ان كى بات نہيں ، كونك ان كى بات نہيں ، كا بات نہيں ، كا بات كا

5۔ اسکول کی نصاب کی کتاب حقیقت میں ایک این وستاویز ہوتی ہے کہ جس سے سابی اور ثقافتی رویئے جملکتے نظر آتے ہیں جب بھی کوئی کتاب نصاب کا حصہ بنی ہے تو اس کا بہت احتیاط کے ساتھ ناشر۔ اسکول کا بورؤ' اور انتظامیہ تجزیبہ کرتی ہے۔ یہ تمام ادارے نصاب کی کتاب اور اس کے مواد کے بارے میں بے انتہا حساس ہوتے ہیں اور صرف ای کتاب کو منظور کرتے ہیں کہ جو نظریہ کے مطابق قائل قبول ہو۔ یہ بچوں کو انہیں حقائق سے واقف کرنا چاہتے ہیں کہ جو حکران طبقوں اور طبقہ اعلیٰ کے مفادات میں ہوتے ہیں۔ اس لئے آیک نصاب کی کتاب آیک ایس کتاب ہوتی ہے کہ جس میں ان بیانات کو دیا جاتا ہے کہ جن کے بارے میں یہ اطمینان ہوتا ہے کہ اس سے بچوں کا ذہن ایک خاص نقطہ نظر کے تحت ڈھالا جا سے گا۔ ان کتابوں میں ہمیں حکران طبقوں کے رویوں' عقائد' نظریات' اور ان کے کلچر جا سے گا۔ ان کتابوں میں ہمیں حکمران طبقوں کے رویوں' عقائد' نظریات' اور ان کے کلچر جا سے گا۔ ان کتابوں میں ہمیں حکمران طبقوں کے رویوں' عقائد' نظریات' اور ان کے کلچر جارے میں معلومات ملتی ہیں۔

6- وہ مار کسٹ کہ جو یورپین مرکزیت کے قائل ہیں' وہ اس دلیل پر کافی زور دیتے ہیں' کیونکہ مار کسٹ تھیوری میں طبقاتی حدوجہد کو مرکزی حیثیت حاصل ہے۔

7- سمبھی سمبھی اس حقیقت کو تشلیم کر لیا جاتا ہے کہ فیوڈل ازم کی سیاسی شکل سب سے پہلے چین سے شروع ہوئی۔ لیکن بورٹی اسکالرز کی اکثریت کہ جن میں مارکسٹ بھی شامل ہیں ، اس پر بقین رکھتے ہیں کہ بورٹی فیوڈل ازم کی حیثیت معاشرہ کی تشکیل میں بوی بونک رہی ہے اور یہ جدیدیت کی طرف جانے کے لئے بے انتنا ضروری۔ اور فیصلہ کن کروار اوا کرتا ہے۔

8- اس مباحثہ کے لئے ریکھتے: Samir Amin, Eurocentrism, 1988

یورو سینشر ازم کا لفظ حال میں ہی استعال میں لایا گیا ہے۔ یہ دراصل "بورپین استنو سینشر ازم" کا مخفف ہے۔

9- یمال میں نے کمیونی کا جو لفظ استعال کیا ہے۔ وہ سوشل یونٹ کے لئے ہے۔ چاہے اس کا سائز چھوٹا ہو یا برا۔

10- ریکھتے:

Jett: Further Information on the geography of the Blowgun and its Implications for Transoceanic Contact, 1991.

Carter: Man and the Land, 1968.

Edmonson: Neolithic Diffusion Rates, 1961.

11- ويكھتے:

Elliot, Smith: The Diffusion of Culture, 1933.

Pery: The Primodial Ocean, 1935.

Tayler: Environment and Nation, 1945.

ایلیٹ اسمنھ اس بات کو واضح طور پر کتا ہے کہ قدیم پھیلاؤ اور نفوذ کا عمل سب سے سلے فو نیقیا سے شروع ہوا' اور صدیوں تک اس کے اثرات امریکہ کے ساحلی علاقوں پر

ہوئے کہ جس کی وجہ سے پری- کولمبس جیسی شاندار تہذیب پیدا ہوئی۔ 12- ان معالمات کے لئے دیکھتے:

Harris: The Rise of Authropological theory, 1968.

Steward, Theory of Cultural Change: The Methology of Multi liner Evolution, 1955.

13- ويكھتے:

Koepping: Adolf Bastian and the Psychic Unity of Mankind, 1983. Stockings: Race, Culture, and evolution, 1968.

14- آکٹر پھیلاؤ اور نفوذ کے حامیوں اور ارتقاء پندوں کو علیحدہ علیحدہ سمجھا جاتا ہے۔ گر درحقیقت یہ دونوں ایک دوسرے کے نظریات درحقیقت یہ دونوں ایک دوسرے کے نظریات کے عناصر موجود ہیں۔ میں ان کے مقابلہ میں "کلچرل ارتقاء" کی اصطلاح کو استعمال کرتا ہوں، جو کہ ان دونوں کے مقابلہ میں زیادہ وسیع اور کم متضاد ہے۔

15- انیسویں صدی میں ثال مغربی یورپ کے بارے میں یہ سمجھا جا یا تھا کہ وہ کمل طور پر ممذب ہے۔ دو سرے ممندب ہے۔ دو سرے علاقے تہذیب اور جاہیت کے درمیانی دور میں ہیں۔

16- ميكس ويبركا نظريه 'يوريين ركيش نالني (European Rationality)

17- چین اور ہندوستان کے بارے میں کہ وہ سی رایش تل ' یا آدھے عقل پرست تھے' وہ وقاً " فوقاً " عقل پرست ہو جاتے تھے۔

18- بوگی مین (Bogeyman) کا اعلیٰ نسل کی ایک شاخ بوگی نیس (Boginess) سے تعلق ہے۔ انہوں نے یورپیوں سے سخت جنگیں اوپی تھیں۔ اس لئے انہیں بدنام کرنے کے لئے اس اصطلاح کو منفی طور پر استعال کیا گیا۔ ڈریکولا۔ ومپائر کے بارے میں بیہ ہے کہ یہ یورپ میں غیر ممذب اور جنگلی پہاڑی علاقے سے آیا جو کہ ترکی میں واقع ہے۔

19- يورب ميں ترقی کے نظريہ پر ديکھئے:

C. H. Mead: Movements of Thoughts in the Nineteenth

Century, 1936.

Toulmin and Goodfield, The Discovery of Time, 1965.

Nisbet, History of the Idea of Progress, 1980.

Bowler, The Invention of Progress, 1989.

انیسویں صدی میں کچھ مفکرین ترقی کے نظریہ پر شبمات رکھتے تھے۔ اس کے مقابلہ میں یہ حیاتیاتی ارتقاء کے قائل تھے۔ 20- کیکھئے:

Huddleston, Origion of the American Indians: European Concepts, 1492-1729, (1967).

Williams, The American Indians in Western Legal Thought, 1990.

Hulme, Colonial Encounter: Europe and the Native Caribben 1492-1729 (1992)

Gossett, Race: The History of an Idea in America, 1963.

21- ایک وقت میں یہ خیال کیا جاتا تھا کہ یہ تہذیت سیلاب نوح سے پہلے پروان چرھیں۔ اور سیلاب میں جاہ نہیں ہوئیں۔ ویکھئے:

Keightley, Outline of History, 1849.

Haskel, Chronology and Universal History, 1848, p. 9.

اس میں یہ خیال ظاہر کیا گیا ہے کہ حضرت نوح ہجرت کرکے چین چلے گئے تھے وہاں انہوں نے یا ان کی اولاد نے چینی بادشاہت کی بنیاد ڈالی۔ "مشرق کی آبادی اور ان کی ترقی سے یمی ظاہر ہو تا ہے۔"

22- انیسویں صدی کے نصف بورپ میں جو ادب کھا جا رہا تھا' اس میں جادو' بھوت پریت' دیو' جن کا جب ذکر آیا ہے تو انہیں غیر بور پی علاقوں سے آیا ہوا بتایا جاتا ہے۔ کالا جادو' جادو گرنیاں' و میہارز' چلتی ہوئی ممیاں' شیطان' یہ سب مشرق سے بورپ میں آکر پھیلے'

ويكھتے

Brantlinger: Rule of Darkness: British Literature and Imperialism, 1988.

23- ويكھتے:

W. A. Lewis, ed., Tropical Development, 1880-1913 (1970)

24- ديكھتے

Bowler, The Invention of Progress, 1989.

Stocking, Victorian Anthropology, 1989.

Mandelbaum, History, Man and Reason, 1971.

25- ديکھتے:

Spencer, The Man versus the state, 1969.

26- اس موضوع پر لکھنے والول میں مانتوس' ج- ایس مل ٹی میکالے اور تھیکرے ہیں- دیکھنے:

Williams, British Historians and the West Indies, 1966.

Said, Orientalism, 1979.

27- ويكھتے:

Thapar, Ancient Indian Social History : Some Interpretations, 1978.

مزید اس کی کتاب:

Ideology and Interpretation of Early Indian History, 1982.

B. Chandra, Karl Marx, His theories of Asian Societies and Colonial Rub, 1981.

28- ويكھنے: ماركس كا آر ٹيكل .The British Rub in India, 1979

بعد میں مارکس اور اینگلز نے کولوٹیل ازم کے منفی پہلوؤں پر زیادہ روشی ڈالی ہے' اور اسے نو آبادیات کے لئے پس ماندگی کا باعث بتایا ہے۔

29- ويكھتے:

Blaut, The National Question: Decolonizing the Theory of Nationalism, 1987.

-30 ويكھتے:

Asad, Anthropology and the Colonial Encounter, 1975.

اور

Temu and Swai, Historians and Africanist History, 1981.

31- ويكھتے:

Elliot Smith, The Diffusion of Culture, 1933.

Lowie, The History of Ethnological Theory, 1937.

22- یمال میں یورپی اسکالرز کے اس نقطہ نظر سے متفق نہیں کہ یورپی طاقتوں نے رضا کارانہ طور پر اپنی نو آبادیات سے دست برداری کی تھی۔ اس نقطہ نظر کو سابق نو آبادیات کے تمام اسکالرز نے رد کر دیا ہے۔ یمال یہ بات قائل ذکر ہے کہ امریکہ نے دو سری جنگ عظیم تک اپنی کسی کولونی کو آزاد نہیں کیا تھا۔ اس میں پورٹوریکو' دی ورجن آئی لینڈز' اور پانامہ شامل سے دو سری یورپی طاقتیں بھی یقینا اپنی نو آبادیات کو آزاد نہیں کر تیں' اگر یمال آزادی کی تحریکیں پوری طرت سے نہیں اٹھ کھڑی ہوتیں۔ ان میں ہالینڈ' پر تگال' فرانس' اور امریکہ نے پوری کوشش کی کہ اپنی نو آبادیات بردور جراور طاقت اپنے قبضہ میں رکھیں۔ اور امریکہ نے پوری کوشش کی کہ اپنی نو آبادیات انہوں نے ان کی آزادی کو تشلیم کیا۔ لیکن جب یہ ان کے قابو سے باہر ہو گیا۔ اس وقت انہوں نے ان کی آزادی کو تشلیم کیا۔ کولوئیل طاقتوں نے آگرچہ اپنے سیاسی مقاصد کے لئے یونیورسٹیاں قائم کیں' اور صحت کے پردگرام شروع کئے۔ اور ان کے دائج ایجھ نگلے۔

34- کولوئیل پیریڈ میں "کولوئیل میکنیکل آفر" ہوتا تھا۔ اب اس کی جگہ اقوام متحدہ کے "مثیر اور ماہر" آ گئے ہیں۔ 35- اب غیر مکی ماہرین' "الا کش فار پروگرایس" اور "پیس کور" کی شکل میں امریکی مالی ادادے کام کر رہے ہیں۔

# پاکستان اور اسلام نظریه اور نسل برستی کاباہمی تضاد

### حمزه علوی/طاہر کامران

ایک تار جو پاکستان کے بارے ہیں بیرونی ونیا ہیں خاص طور پر کافی رائے ہو چکا ہے وہ سے کہ پاکستان اسرائیل اور ایران کی طرح ایک نظریاتی مملکت ہے اور اسے ہندوستان کے مسلمانوں کے لئے ایک اسلامی ریاست کے طور پر تشکیل ویا گیا جہال اسلامی بنیادوں پر معاشرہ قائم کیا جا سکے۔ دراصل سے جماعت اسلامی کا نقطہ نظرہے۔ سے بات دلچی کا باعث ہوگی آگر تقسیم ہند سے پہلے جماعت اسلامی کی قیام پاکستان کے بارے میں سوچ پر غور کیا جائے کیونکہ تحریک پاکستان کے دوران اس جماعت نے قیام پاکستان کی زور و شور سے مخالفت کی تھی۔ جنرل ضیاء الحق کی حکومت نے بھی پاکستان کی زور و شور سے مخالفت کی تھی۔ جنرل ضیاء الحق کی حکومت نے بھی پاکستان کی بارے میں جماعت اسلامی سے بہت حد تک مشابہہ اس نظریے کو عملی جامہ پہنانے کی کوشش کی۔ چونکہ اس فوجی حکومت کو اقتدار میں رہنے کے لئے جواز فیاء الحق نے اپنی حکومت کو جائز (Legitimacy) خابت کرنے کی کوشش کی۔ ایسا ضیاء الحق نے اپنی حکومت کو جائز (Legitimate) خابت کرنے کی کوشش کی۔ ایسا کرنے کی ضرورت اس لئے بھی پیش آئی کیونکہ مارشل لاء کے ذریعے اقتدار میں آئے کیونکہ مارشل لاء کے ذریعے اقتدار میں آئے کیونکہ مارشل لاء کے ذریعے اقتدار میں آئے والی اس حکومت کو عوای تائیہ حاصل نہ تھی۔

افتدار سنبطل لینے کے بعد جب ضیاء حکومت نے سے محسوس کیا کہ اس کی طاقت کا سرچشمہ عوام کی بجائے محض فوج کا ادارہ ہی ہے جس کی وجہ سے اس کے لئے مقتدر حیثیت کا حصول ممکن نہیں تو سے اعلان کیا گیا کہ جزل ضیاء کو اللہ نے الهام' کے ذریعے سے فرض سونپ دیا ہے کہ وہ پاکستان میں اسلامی معاشرے اور ریاست کو قائم

کرے۔ اقدار کے حصول اور اس پر فائز رہنے کے لئے اس طرح کا دعوی قرون وسطی میں تو کیا جا تا تھا کہ جب باوشاہ کما کرتے تھے کہ انہیں اقدار خدا کی طرف سے سونیا گیا ہے لیکن عمد جدید کی سیاست خدا کی بجائے عوام کی مرضی کو ترجیح دینے کا تقاضا کرتی ہے۔ اور یہ عوام ہی کا حق تسلیم کیا جاتا ہے کہ آیا وہ حکمرانی کے امیدوار کی طرف سے کئے جانے والے اس طرح کے دعوے کی تائید کرتے ہیں یا نہیں۔ چنانچہ ضیاء حکومت کے جانے والے اس طرح کے دعوے کی تائید کرتے ہیں یا نہیں۔ چنانچہ ضیاء حکومت نے اپنے اس دعویٰ کو صدافت کا لبادہ پینانے کے لئے حکومت کے دست گر میڈیا کے ذریعے مسلسل یہ پراپیگنڈہ کرنا شروع کر دیا کہ اسلامی نظریہ ہی تحریک پاکستان کی بنیادی اس حقی اور پاکستان ریاست کے قیام کی فکری بنیاد اسی نظریے میں پنال ہے۔ اس ریاست کے قیام کے تمیں برس بعد اب یہ ذمہ داری ضیاء الحق پر عائد کر دی گئی ہے ریاست کے قیام کے تمیں برس بعد اب یہ ذمہ داری ضیاء الحق پر عائد کر دی گئی ہے ریاست کے قیام کے تمیں برس بعد اب یہ ذمہ داری ضیاء الحق پر عائد کر دی گئی ہے کہ اس نظریے کو عملی شکل دے۔

یہ سوچ کہ تحریک پاکستان کا بنیادی محرک اسلامی نظریہ تھا بالکل خام خیالی ہے جیسا کہ ذیلی سطور سے واضح ہو جائے گا۔ تحریک پاکستان کی ایک متباول توضیح یہ بھی ہے کہ یہ تحریک بنیادی طور پر ہندوستان کے مسلم اکثری صوبوں لیعنی سندھ اور پنجاب کے جاگیرداروں اور پچھ حد تک بنگال کے لوگوں کی طرف سے چلائی گئی تھی۔ ہندوستانی قوم پرستوں اور پچھ حد تک بنگال کے لوگوں کی طرف سے چلائی گئی تھی۔ ہندوستانی قوم پرستوں اور 1942ء سے پہلے اور 1946ء کے بعد کے ادوار کے کمیونسٹوں کا بمی نقطہ نظر ہے۔ وہ اس رائے کے حامل ہیں کہ یہ تحریک اگریزوں کا زہنی شاخسانہ تھی اور انہی کی آشیر باد کے طفیل یہ پروان چڑھ سکی تھی۔ اس تحریک کی ابتداء کرنے اور بعدازاں اس کی مسلسل حوصلہ افزائی سے اگریزوں کا مقصود ،قومی جدوجہد 'کو تقسیم کرنا تھا۔ یہ نقطہ نظر بھی غلط قبی پر جنی ہے اور بیچیدہ تاریخی عمل کے کئی اہم تھائق اور پہلوؤں سے چٹم ہوشی کرتے ہوئے اسے وضع کیا گیا ہے۔ (1)

ایک تیسرا نقطہ نظر جو کہ کیمونٹ پارٹی نے 1942ء اور 1946ء کی در میانی مدت میں اپنا رکھا تھا وہ یہ تھا کہ تحریک پاکستان کو ایک کمزور مسلم قومی بور ژوا سے تعبیر کرتے ہوئے اسے جائز استعار مخالف تحریک قرار دیتا تھا کہ جو کیمونسٹوں کی حمایت کی مستحق تھی اس دوران کیمونٹ پارٹی کا یہ اقدام 1921ء میں کیمونٹ انٹر نیشتل کی دو سری

کانگرس میں لینن کی طرف سے پیش کئے گئے نقطہ نظرسے ہم آہنگ تھا۔ (2) یوری سمینکووسکی اور گورڈن بولون سکلیا (Gordon-Polonskaya) جیسے سوویت محققول نے بھی تاریخ پاکتان پر اپنی تحقیق سے اس نقطہ نظر کی تصدیق کرنے کی کوشش کی ہے۔ (3) ان اصحاب نے اپنے ولائل کو ثابت کرنے کے لئے برنس کمیونٹی کا پس منظر رکھنے والے چند افراد کا تذکرہ کیا ہے جو ابتدائی مراحل میں مسلم لیگ سے تھوڑی بہت وابنتگی رکھتے تھے۔ یہ سوچ بھی خام خیالی کے سوا کچھ نہیں۔ ہندوستان کے زیادہ تر مسلمان خاندان جو کاروباری پیشوں سے خسلک تھے ان میں سے اکا وکا افراد کے سواء سمی بھی نے تحریک پاکستان میں قابل ذکر کردار اوا نہیں کیا تھا۔ تحریک پاکستان کو ہر طرح سے مسلمان پرو نیشنلز اور شال ہند کے تنخواہ دار طبقات (Salariat) کی غالب اکثریت کی حمایت حاصل تھی جو زیادہ تر یو پی' بہار اور پنجاب سے تعلق رکھتے تھے۔ سجراتی، المانی، ثقافتی اور حتی که ساسی حوالے سے بھی ندکورہ بالا علاقوں کے مسلمانوں سے الگ تھلگ تھے اور تحریک پاکستان سے ان کا بظاہر کوئی طبقاتی مفاد ہر کر وابستہ نہ تھا۔ البتہ اس کمیونٹی کے چند افراد (جو پیشہ ور (Professional) تھے) جو خاندانی پس منظر کے حوالے سے کاروباری ضرور تھے اس تحریک میں شامل ہوئے۔ جس کی معتبر ترین مثال جناح صاحب تنے جو ایک ناکام آجر کے متمول اور کامیاب فرزند تھے اور وكالت كے ييشے سے مسلك تھے۔ ليكن اس مثال سے يد نتيجہ افذ نسيس كيا جا سكتا كه نہ کورہ بالا تحریک سے محجراتیوں کے بحثیت مجموعی طبقاتی مفادات وابستہ تھے۔ اور محراتیوں کی اکثریت نے تحریک پاکستان میں حصہ لیا تھا۔

## مسلم ریاست اور اسلامی ریاست

اس دلیل کے ساتھ کہ پاکستان ایک نہ ہی نظریہ کی بنیاد پر قائم کیا گیا' سب سے بڑی ستم ظریفی تو یہ ہے کہ برصغیر میں ہروہ گروہ یا تنظیم جو نذہبی تشخص کی حامل تھی ۔ جناح اور مسلم لیگ سے حد درجہ عداوت رکھتی تھی اور پاکستان کی تحریک کی سخت مخالف تھی۔ ان نہ ہی تنظیموں میں جمعیت العلمائے ہند دیو بندی علاء پر مشتمل سب سے معتبر تنظیم تھی۔ جمعیت میں شامل علماء کو ہم اسلای روایت پرست کہ سکتے ہیں۔
مسلم لیگ کی لیڈرشپ نے ان علماء کی جمایت حاصل کرنے کی ہر ممکن کوشش کی۔
آخرکار تقسیم ہند سے کچھ عرصہ قبل اسے چند علماء کو اپنے ساتھ ملانے میں کامیابی حاصل ہوئی اور مولانا شہیر احمہ عثانی کی قیادت میں ان علماء نے جمعیت العلمائے اسلام کے نام سے ایک الگ تنظیم کی بنیاد رکھی۔ اسلامی بنیاد پرست تنظیم جماعت اسلامی نے بھی اپنے قائد مولانا مودودی کی رہنمائی میں تحریک پاکستان کی بھرپور مخالفت کی۔
نے بھی اپنے قائد مولانا مودودی کی رہنمائی میں تحریک پاکستان کی بھرپور مخالفت کی۔
اگرچہ تقسیم کے بعد جماعت اسلامی کے سرکردہ افراد نے اپنی سابقہ حکمت عملی کی نئے مرب سے توضیح کرنے یا پھر ان حقائق پر پردہ ڈالنے کی بھرپور کوشش کی۔ علادہ ازیں مرب سے توضیح کرنے یا پھر ان حقائق پر پردہ ڈالنے کی بھرپور کوشش کی۔ علادہ ازیں بعض ایسے قوم پرست مسلمان بھی شے جنوں نے انڈین نیشنل کانگرس کا ساتھ دیا ان میں رفیع احمد قدوائی جسے سیکولر سوچ کے حامل افراد بھی شے اور ذہبی کلاسکی روایت میں تعلیم و تربیت سے آراستہ مولانا ابوالکلام آزاد جسے لوگ بھی کہ جن کی اسلامی علوم میں تعلیم و تربیت سے آراستہ مولانا ابوالکلام آزاد جسے لوگ بھی کہ جن کی اسلامی علوم و روایات پر قدرت بے مثال تھی۔

اس طرح کا وعویٰ (کہ پاکستان کی بنیاد اسلامی نظریے پر رکھی گئ) مسلم لیگ لیڈرشپ کی جدید تعلیم 'طرز حیات اور خواہشات کے بالکل متفاد تھا۔ یہ کمنا کہ پاکستان کے قیام سے ہندوستانی مسلمانوں کی صدیوں پرانی فدہبی خواہشات کی شکیل ہو گئی ہے اور ہندوستان میں دین اسلام کا علم بلند کئے ہوئے بیشتر افراد کی تحریک پاکستان سے بیگا گی و مخالفت مزید برآل تحریک پاکستان کے قائدین کی سیاست کے سیکولر اصولوں سے واضح کمٹ منٹ ایسے حقائق ہیں جو ایک دوسرے کی ضد پر دلالت کرتے دکھائی دیتے ہیں۔ تاریخ پاکستان کے ان صریحا "متفاد پہلوؤں سے وہ دانشور صرف نظر کرتے دکھائی دیتے ہیں۔ تاریخ پاکستان کے ان صریحا "متفاد پہلوؤں سے وہ دانشور صرف نظر کرتے دکھائی دیتے ہیں جو تمام مسلم دنیا میں متشددانہ بنیاد پرستی پر مبنی اسلام کے فروغ سے سانی امیدوں کو وابستہ کئے بیٹھے ہیں۔ (4) پاکستان میں تاریخ کو مخصوص طریقہ کار کو اپناتے ہوئے شخریک باکستان کو بنیاد پرست ہوئے شخریک باکستان کو بنیاد پرست میں تحریک باکستان کو بنیاد پرست خریک باکستان کو بنیاد پرست خریک باکستان کو بنیاد پرست خریک بنا دینے میں کوئی دقیقہ فروگزاشت نہیں رکھا۔

میرا نقطہ نظر یہ ہے کہ تحریک پاکستان نہ تو ہزار سال سے جاری نظریاتی و نہ ہی

تحریک تھی کہ جس کا مطمع نظر اسلامی ریاست کا قیام تھا نہ ہی یہ تحریک جاگیرداروں کی چلائی ہوئی تھی اور نہ ہی اس کی پشت پناہی ابحرتی ہوئی مسلم قومی بور ژوا کر رہی تھی۔ گو کہ یہ سے ہے کہ 1946ء میں مسلم لیگ کی پنجاب اور سندھ کے برے زمینداروں سے اننی کی شرائط کے مطابق مفاہمت ہو گئی تھی۔ مسلم لیگ کے لئے ایما کرنا بہت ضروری تھاکہ وہ ان مسلم اکثریتی علاقوں میں اثر و رسوخ قائم کر سکے جس کے لئے ان صوبوں کے برے زمینداروں کو اپنے ساتھ ملنا وقت کی اہم ترین ضرورت تھی (اس نقطے پر تفصیلی بحث آئندہ سطور میں کی جائے گی)۔ میری دانست میں پاکستان کے حصول کے لئے چلائی گئی مسلم تحریک کے پیچیے اہم ترین قوت محرکہ (Central driving) ایک ایما طبقہ تھا جو نو آبادیاتی معاشروں میں مخصوص اہمیت کا حامل تھا اور اس طبقے کے كرداركى نه صرف تفيم بلكه اسے تتليم كرنا بھى از حد ضرورى ہے۔ ميں نے اس طبقے کو بتخواہ دار طبقے' (salariat) کا نام دیا ہے۔ یہ طبقہ شمری اور تعلیم یافتہ افراد پر مشمل تھا جو نو آبادیاتی ریاست میں سرکاری ملازمت کا استحقاق رکھتا تھا۔ اس طبقے سے كچه پيشه ورانه مهارت ركھنے والے افراد بھي مسلك تنے جن ميں وكلاء صحافي اور شري وانش وروں وغیرہ کو شار کیا جا سکتا ہے۔ ان پیشہ ور افراد کا ظہور نو آبادیاتی اثر کی وجہ سے ہندوستانی معاشرے میں آنے والی تبدیلی کے بیں منظرمیں ہوا تھا۔ انہیں بھی وہی مسائل در پیش تھے جن کا شکار تنخواہ وار طبقہ تھا نیز ان کی خواہشات بھی تنخواہ وار طبقے کی خواہشات سے غیر معمولی مماثلت رکھتی تھیں۔

مختصرا" زیر نظر مقالے کا بنیادی نقط کی ہے کہ تحریک پاکستان دراصل مسلمانوں کی تحریک بختصرا" زیر نظر مقالے کا بنیادی نقط کی ہے کہ تحریک علی مطمع نظر نہیں تھا)۔
مسلمانوں کی اس تحریک میں مختلف علاقوں سے تعلق رکھنے والے متنوع نسلی گروہ (ethnic groups) کہ جو مختلف علاقوں سے تعلق رکھتے تھے صریحا" مادی مقاصد کی جمیل کے لئے متحد ہو گئے تھے۔ اس تحریک میں بنیادی کردار ہندوستان کے مقاصد کی جمیل کے لئے متحد ہو گئے تھے۔ اس تحریک میں بنیادی کردار ہندوستان کے مقاف علاقوں سے تعلق رکھنے والے تخواہ دار (salariat) طبقہ اداکر رہا تھا قیام پاکستان کے ساتھ ہی اس متنوع تخواہ دار طبقے میں موجود اس اتحاد نے پارہ پارہ ہو جاتا تھا جے

کہ اس تحریک نے مصنوی طور پر وجود بخشا تھا (اس لئے کہ اس تحریک نے کامیابی عاصل کرلی تھی)۔ مزید برآل مسلم قوم پرسی کامسلم اکثری صوبوں میں واضح فقدان تھا اور ان صوبوں کی بیشتر آبادی جو کہ دیمات میں رہتی تھی اسے "قیام پاکستان" کے نعرے میں کوئی خاص کشش محسوس نہ ہوتی تھی۔ حتیٰ کہ وہ لوگ بھی جو کہ تحریک پاکستان میں شامل تھے ایسے مسلمان کی تعریف پر پورا نہ اترتے تھے جو کہ کسی نسلی یا علاقے کی بجائے صرف اور صرف نہ بہب ہی کو اپنی شاخت کا ذریعہ قرار دیں۔ بلکہ اس کے برعکس پاکستان کی سیاسی تاریخ کو علاقائی' لسانی نیز نسلی تشخص کے ساتھ پیوست رہنے کی روش بہت نمایاں طور پر دیکھی جا سی ہے۔ اس طرح کے تشخص کو اسلامی نظریے یا پھر مسلم امہ کے نعرے بھی پس منظر میں نہیں دھکیل سکے اور نہ ہی اس کے بواز کو ختم کر سکے پس طلائلہ غالب نسلی گروہ (چنجابی) نے اسلامی نظریے کے مسلسل بوپار کے ذریعے نسلی و لسانی تشخص کی بخ تنی کی ہر ممکن کوشش کی'گر اس میں انہیں بوپار کے ذریعے نسلی و لسانی تشخص کی بخ تنی کی ہر ممکن کوشش کی'گر اس میں انہیں کامیابی نہیں ہوئی۔

اس طرح برصغیر میں علیحدہ وطن کے لئے چلنے والی تحریک کا اتحاد کافی کمزور بنیادوں پر قائم تھا یہ جناح صاحب کی سابی فراست کا نتیجہ تھا کہ انہوں نے اس قدر متنوع-متلون مزاجی کے حامل لوگوں کو متحد کر دیا تھا گو کہ یہ اتحاد زیادہ عرصہ قائم نہ رہ سکا۔ عام طور پر جناح صاحب کو ایک الیی مضبوط اور آہنی شخصیت کے طور پر پیش کیا جاتا ہے کہ جن کی مٹھی میں تمام گروہ تھے اور ان گروہوں پر انہیں مکمل کنٹرول حاصل تھا۔ لیکن ان کے بارے میں یہ تاثر قطعا سچائی پر مبنی نہیں۔ حقیقت تو یہ ہے کہ ان مختلف گروہوں پر جناح صاحب کی گرفت بہت کمزور تھی الندا انہیں ان کی شرائط ہی کے مطابق معالمہ کرنا پر تما تھا۔ وہ ایک ایسے سیاسی عمل کے مرکز میں کھڑے تھے جو مختلف النوع علاقائی و نسلی گروہوں سے عبارت تھا اور ان گروہوں پر ان کا کنٹرول بس مختلف النوع علاقائی و نسلی گروہوں سے عبارت تھا اور ان گروہوں پر ان کا کنٹرول بس واجبی سابی تھا۔

1940ء کی دہائی کے وسط تک جناح اور آل انڈیا مسلم لیگ پر زیادہ تر دیمی اور بوے بوے قطعات اراضی کے مالکان پر مشمل گروہ پوری طرح سے حاوی ہو گئے

تھے۔ یمی زمیندار طبقات مسلم اکثریق صوبوں (خصوصاً پنجاب اور سندھ) پر حکمران تھے اور جن کی بات اب ہندوستانی سیاست کے مرکز میں بھی سی جانے گئی تھی۔ زمیندار طبقات کی اہمیت اس وقت تک دوچند ہو گئی تھی جب آزادی ناگزیر حقیقت کے طور پر نظر آ رہی تھی اس وقت نو آبادیاتی آقاؤں اور انڈین نیشنل کانگرس سے دو طرفہ بات چیت میں انبی طبقات کے نقطہ نظر کو ترجح دی گئ ۔ اب جبکہ آزادی کا سورج طلوع ہونے کو تھا زمینداروں نے جناح اور مسلم لیگ کو اینے ندموم مقاصد کی محمیل کے لئے استعال کرنے کا قصد کر لیا۔ لیکن اس کے لئے انہیں ہندوستان میں متحدہ مسلم قومیت کے سراب کو سچ ماننا پڑا۔ فریقین میں غیر فطری سا سمجھونہ ہو گیا۔ صوبائی سطح کے برے برے زمیندار سیاستدان بسرحال اینے مقامی اثر و رسوخ اور خود مخاری کو جناح اور مسلم لیگ ہر قرمان کرنے کو ہرگز تیار نہ تھے جب کہ جناح کو اپنی لیڈرشپ کے جواز بخشنے کے لئے ان کی سایس حمایت از حد ضروری تھی۔ اس کے باوجود مسلم قومیت کا نظریہ عارضی طور پر رواج یا گیا اور جناح اس نظرید کی مخصی علامت بن گئے۔ چنانچہ پاکستان کے لئے چلائی جانے والی اس تحریک کو قومی تحریک کا قالب پہنا دیا گیا۔ جس کی بنیاد دو قومی نظرییے پر رکھی گئی جس کا لب لباب ہیں تھا کہ ہندوستان کے مسلمان ہندوؤں سے الگ قوم ہیں۔ للذا پاکستان کی تشکیل ان کی سیاست کا مقصد قرار پایا یہ الگ بات ہے کہ اس وقت تک آئندہ وجود میں آنے والی ریاست وضع قطع سے متعلق کوئی جامع خاکہ وجود نہ رکھتی تھی البتہ یہ وثوق سے کما جا سکتا ہے کہ مسلم زعماء مسلم ریاست قائم کرنا چاہتے تھے نہ کہ اسلامی ریاست جو کہ ندہبی نظریے پر قائم ہو۔ مسلم تنخواه دار طبقه (salariat) اور مسلم نسلی گروه بندی

ہندوستانی مسلمانوں میں ایک مخصوص ساجی گروہ ایبا تھا جس کے لئے ہسلم، قومیت (جو کہ فد ہبی نظریے کی بنیاد پر قائم نہ تھی) کا نظریہ خاص طور پر معنی خیز تھا۔ یہ طبقہ دراصل ہندوستانی ساجی ڈھائیچ پر 19 ویں صدی کے دوران نو آبادیاتی اثرات کے نتیج میں وجود میں آیا۔ اس طبقے نے ایس تعلیم حاصل کی جس سے نو آبادی ریاست

میں ان کے لئے سرکاری ملازمت (بطور کلرک یا المکار) کے اہل ہو گئے۔ یہ ایسے افراد تے جن کا ذریعہ پیداوار (instrument of production) ان کا قلم تھا۔ کسی بمتر اصطلاح کی عدم وستیابی کے پیش نظر میں اسے تنخواہ وار طبقے (salariat) سے تعبیر کروں گا۔ دراصل متوسط طبقہ' کی اصطلاح زیادہ وسیع ہے جبکہ بیٹی بور ژوا' مار کسی تاظر میں سای مباحث سے مخصوص ہے جو کہ ہندوستانی ساج کے لئے قابل استعال نسي - الغذا "تنخواه وارطبق ' (salariat) كو پيٹي بور ژوا قرار دے دينا ورست نه ہو گا-' تخواہ داروں' کو معاون طبقہ (Auxiliary Class) بھی کہا جا سکتا ہے کہ جس کے طبقاتی کردار کو اس کے دیگر بنیادی اہمیت رکھنے والے طبقات 'سے رشتوں کے تناظر میں سمجھا جا سکتا ہے (ان طبقات کے ساتھ تنخواہ دار طبقہ کا بیر رشتہ اس کے ریاسی دھانچہ سے مسلک ہونے کے باعث وجود میں آیا ہے)۔ بنیادی اہمیت رکھنے والے ان طبقات میں معاثی طور پر غالب طبقات یعنی میٹروپولٹن بور ژوا نو آموز مقامی بور ژوا اور بهت بی طاقتور زمیندار طبقات بین جبکه محکوم طبقات مین پرولتارید اور کسان شال ہوتے ہیں۔ معاشرے اور ریاست طبقات کی مخصوص بیئت کے پیش نظر شخواہ دار طبقے کو سائی کردار ادا کرنے کے لئے طبقاتی اتحاد تشکیل دینے پڑتے ہیں۔ یہ اتحاد اس طرح سے تشکیل یا اے کہ یا تو تنخواہ دار طبقے کے بعض ارکان ندکورہ بلا غالب طبقات ہی سے تعلق رکھتے ہیں یا وہ ان میں سے کسی بھی طبقے سے کسی طور پر وابستہ ہو جاتے ہیں۔ تنخواہ دار طبقے کی طرف سے اس طرح کے طبقاتی اتحاد کی واضح ترین مثال اس کی نو آبادیاتی ریاست کے ندموم مقاصد کی محمیل کے لئے انجام دی گئی خدمات ہیں اور تقسیم ہند کے بعد قوم کے اعلیٰ تر مفادات کو بالائے طاق رکھتے ہوئے اس طبقے نے جس طرح اس خطے میں امریکہ کے مفاوات (فوجی اتحاد بناکر) کو بروان چرهانے میں اینا کردار اداکیا ہے اسے بھی اس کی طرف سے طبقاتی وفاداری بدل لینے کی گھناؤنی مثال کے طور پیش کیا جا سکتا ہے۔

تخواہ دار طبقے کو نو آبادیاتی معاشروں میں غالب حیثیت حاصل ہو جاتی ہے کہ جہاں پر پیداداری بنیاد (base) اور اکثریتی آبادی دیہات میں سکونت رکھتی ہے اور زراعت

کے پیشے سے وابستہ ہوتی ہے۔ چو نکہ شرول میں صنعتی سرگر میوں سے بہت ہی کم لوگ وابستہ ہوتے ہیں المذا معدودے چند افراد جن کا تعلق چھوٹی موٹی تجارت سے ہو تا ہے۔ نو آبادیاتی معاشروں میں ایک محدود سا طبقہ در آمد و برآمد نیز فنانس سے مسلک ہو تا ہے۔ ان لوگوں کے مخترسے طبقے کو چھوڑ کر شہری معاشرہ زیادہ تر ریاسی اضروں یا المكارول ك كرد كهومتا ہے۔ نوآبادياتي معاشرول ميں اس لئے تعليم يافتہ افراد سركاري المازمت كرف كو ترجيح دية بي اور اى كو بى اين ترقى كاسب سے بوا زرايد تصور کرتے ہیں۔ تخواہ دار طبقے (salariat) کی نوعیت بھی کیساں نہیں ہوتی بلکہ اس طبقے کے ارکان کی اہمیت ان کی تعیناتی مقام' عمدے اور مرکز اقتدار تک رسائی یر مخصر ہوتی ہے۔ ریاسی ڈھانچے کی بالائی سطح جو کہ بیوروکرلی اور فوج کے گھ جوڑ سے عبارت ہوتی ہے اس پر متصرف افراد کا رول چھوٹی سطح کے اہلکاروں کے رول سے معیاری طور پر مختلف ہو تا ہے۔ جب بھی معاشرے میں جاری سیاسی عمل میں ان کی اہمیت منتخب نمائندوں کے مقابلے میں زیادہ ہو تو اس معاشرے کی ترقی (Development) کی شرح کم ہو جاتی ہے۔ یہ صور تحال افریقہ کے کئی ممالک میں اسی طرح سے وجود ر کھتی ہے جیسے کہ پاکستان میں البتہ بعد نو آبادیاتی ہندوستان میں بیہ صور تحال اس قدر نمایاں نہیں ہے کیونکہ اس ملک نے سیاس و اقتصادی میدانوں میں نبتاً زیادہ ترقی کی ہے آگرچہ وہاں بھی تخواہ دار طبقے نے واضح طور پر اینے اثرات ثبت کئے ہیں۔ تنخواہ دار طبقہ (salariat) نے نہ صرف نو آبادیاتی و بعد نو آبادیاتی ادوار میں ا قصاوی طور پر غالب طبقات کے لئے خدمات انجام دیں بلکہ بعد نو آبادیاتی دور میں اپنی مخصوص (مقتدر) حیثیت افتیارات مراعات اور کریش کے کھلے عام مواقع جو کہ اس طبقے کو میسر تھے اس کی طاقت کے لئے مزید تقویت کا باعث بنے۔ یہ سب پچھ اسی وجہ سے ممکن تھا کیونکہ ریاستی ڈھانچے پر جہوری سیاس کنٹرول کی عدم موجودگی میں نیمی طبقہ افتدار و افتیارات کا سب سے اہم منبع بن گیا۔ یمی پاکستان کے ساسی منظر نامے کا اہم ترین پہلو ہے۔ (5)

یہ ہندوستانی تنخواہ دار اور پروفیشنل طبقات ہی تھے کہ 19 ویں صدی کے آخر میں

ہندوستانی قومی جدوجمد آزادی کے ابتدائی مراصل کے دوران اس کا مرکز و محور بنے رہے۔ یہ طبقات ریاستی امور میں ہندوستانیوں کے لئے جائز مقام کا مطالبہ کر رہے تھے۔ ان کے مطالبات میں ملازمتوں میں ہندوستانیوں کو شامل کرنے کے ساتھ ساتھ نمائندہ حکومت اور عوامی رائے پر مبنی اداروں کا قیام بھی شامل تھا کہ جن کے ذریعے تخواہ دار اور پروفیشتل طبقات اقتدار میں حصہ دار بن سکیں یا پھر کم سے کم نزمہ دار حکومت کے نام پر ریاست پر تھوڑا بہت ہی کنٹرول حاصل کر لیں۔ (6) ایسا بہت بعد میں ہوا کہ جب ہندوستانی بور ژوا قومی تحریک کی حمایت پر کمر بستہ ہوئی اور ہندوستانی قوم پرستی (Nationalism) نے ہندوستانی عوام کے دیگر طبقات کو بھی قومی تحریک کے دائرے میں سمیٹ لیا۔

جناح کی طرف سے پیش کیا جانے والا 'دو قومی نظریہ' دراصل غالب اونجی ذات کے ہندو تنخواہ دار طبقے کے بالمقامل کمزور مسلم تنخواہ دار طبقے کا نظریہ تھا۔ تحریک پاکستان میں بھی کلیدی کردار مسلم تنخواہ دار طبقے ہی نے ادا کیا تھا۔ لیکن تنخواہ داروں میں بحیثیت طبقہ بیہ رجحان عام طور پر پایا جا تا ہے کہ وہ بردی آسانی سے مختلف نسلی و لسانی گروہوں میں بٹ جاتے ہیں جو مراعات اور مفادات کے حصول میں ایک دو سرے سے الجھنے لکتے ہیں۔ ان گروہوں کو ثقافتی' لسانی' نہیں یا علاقائی بنیادوں پر ایک ہی تعریف (Definition) کے زمرے میں نہیں لایا جا سکتا بلکہ بدلتے ہوئے سیاسی تناظر میں نسلی و لسانی تشخص کی تعریف بھی بدل جاتی ہے۔ جس کا کلی انحصار وسائل کی تقتیم اور سایی امور و نقاضوں پر ہو تا ہے۔ چنانچہ جب پاکستان قائم ہو گیا تو گویا مسلم تنخواہ دار طبتے نے اپنی منزل مقصود پالی اس کے فورا" بعد ہی بنگال سندھ سرحد اور بلوچسان کے تنخواہ دار طبقوں کی اپنی اپنی نسلی و علاقائی عصبیوں سے سر اٹھانا شروع کر دیا۔ بلاشبہ یہ عصبیتیں (شناخیں) عدم سے وجود میں نہ آگی تھیں بلکہ یہ (عصبیتیں) ماضی بعید میں پیوست ثقافی اسانی یا علاقائی علامتوں کے ذریعے اپنا اظمار کرتی ہیں اسمی علامتوں کے بل بوتے ہر علاقائی و اسانی تشخص استوار ہو تا ہے اور اسے عوامی جمایت حاصل ہوتی ہے اور نیمی علامتیں علاقائی و لسانی گروہوں کو سیاسی طور پر منظم ہونے کے

لئے تحریک فراہم کرتی ہیں۔

چانچہ جنوبی ایشیا کی متحدہ بمسلم قوم'کا نظریہ آزادی کے حصول اور پاکستان کے قیام کے بعد تک زندہ نہ رہ سکا۔ نئی ریاست مسلم تنخواہ داروں کا بین العلاقائی اتحاد فوٹ کر رہ گیا کیونکہ مراعات اور وسائل کی تقسیم کا مسئلہ نیز محروی کا احساس (بنگال و مغربی پاکستان کے چھوٹے صوبوں میں) بہت ہی واضح صورت افتیار کر گیا۔ پنجابی (جن کے ساتھ مماجروں کے طبقہ امراء نے عارضی طور پر اتحاد کر لیا تھا) بیوروکرلی اور فوج میں غالب حیثیت رکھتے تھے اس طرح اس ملک میں پنجابی بلاشبہ مضبوط ترین نسلی و میں غالب حیثیت رکھتے تھے اس طرح اس ملک میں پنجابی بلاشبہ مضبوط ترین نسلی و و النی گروہوں سے تعلق رکھنے والے تنخواہ دار طبقات کو تعلیم' ملازمتوں اور افتدار میں جائز جھے سے محروم رکھا گیا۔ اس طرح بسلم' تشخیص کو طاق نسیاں پر رکھ دیا گیا جے کہ تحریک پاکستان کے دنوں میں اس طرح بسلم' تشخیص کو طاق نسیاں پر رکھ دیا گیا جے کہ تحریک پاکستان کے دنوں میں سندھی' چھان اور بلوچی۔

### جدول 4.1

| 20 سال سے زائد                                               | کے انگریزی تعلیم۔  | ہے آراستہ:      | سلم وغيرمسلم  | ( <b>£</b> 1931) |
|--------------------------------------------------------------|--------------------|-----------------|---------------|------------------|
| أياوي                                                        | يو يي              | ينجاب           | بنگال         | سندھ             |
| کل                                                           | 84.4 ملين          | 28.5 ملين       | 51 لميين      | 3.9 ملين         |
| سلمانوں کی % آبادی                                           |                    | 52.3            | 54.5          | 71.8             |
| 20 سال يا اس ــــ                                            | ائد عمرکے وہ افراد | ِ جو انگریزی تع | لیم سے آراستہ | ے۔               |
| کل کل                                                        | 266000             | 185000          | 722435        | 33850            |
| مسلم                                                         | 49400              | 58800           | 175600        | 4900             |
| ا<br>مسلمانوں کا تناسب                                       | 18.6               | 31.8            | 24.3          | 14.5             |
| که جو انگریزی تعلیم حاص                                      | ی کئے ہوئے تھے۔    |                 |               |                  |
| رصوبائی اعداد و شاریعے حاصل کیا گیا۔ (Census of India, 1931) |                    |                 |               |                  |

اس حقیقت کو بسرحال مد نظر رکھنا ہو گا کہ پھانوں کی پوزیش خصوصی طور پر ضیاء الحق کے افتدار پر قبضہ کر لینے کے بعد کانی غیرواضح ہو گئ ہے غالبًا فوج میں پٹھانوں کی معقول نمائندگی کے پیش نظریہ قیاس درست نہ ہو گا کہ پٹھان دیگر لسانی و نسلی گروہوں کی طرح نظر انداز کر دیئے گئے ہیں۔ بسرحال پاکستان میں پنجابی حکمران طبقہ نے بالکل ہندوستان والی مثال کو وہرایا جہال "اکھنٹہ بھارت" کا نعرہ لگایا گیا۔ پاکستان میں پنجابی طبقہ اعلیٰ نے اسی طرح مسلم قوم کی وحدت اور ایکنا کا بردے ہوش و خروش سے علم بلند کیا۔ جس کا مطلب سے ہوا کہ کسی بھی مخص کے لئے اپنے آپ کو بنگائی "مدھ' پٹھان یا بلوچی کمنا یا کملوانا جائز نہیں کیونکہ وہ مخص مسلمان ہے اور اسلام برابری اور بھائی بلوچی کمنا یا کملوانا جائز نہیں کیونکہ وہ مخص مسلمان ہے اور اسلام برابری اور بھائی بلوچی کمنا یا کملوانا جائز نہیں کیونکہ وہ مخص مسلمان ہے دور اسلام برابری اور بھائی بنی خرب ہے جو اپنے مانے والوں میں کسی قتم کی تقسیم کو تشلیم نہیں کرتا۔ اسی بناظر بی میں اسلامی نظریے کو سیاسی مباحث میں کلیدی ایمیت دے دی گئی۔ یہ بوا جب پاکستان بن گیا تھا اور اسلامی نظریے کو علاقائی و نسلی تحریکوں کو کسی بھی قتم کے جواز سے محروم کر دینے کی غرض سے رائج کیا گیا تھا۔

ہندوستان کے مختلف حصول میں مسلم تخواہ دار طبقے کا سائز اور اڑو رسوخ ایک جیسا نہ تھا۔ مستقبل میں اس کے ٹوٹ پھوٹ جانے کے عمل کو اس کا تیجہ کہا جا سکتا ہے (یعنی جس طرح سے ہندوستان کے مختلف حصول میں اس کا سائز اور اڑو رسوخ مختلف تھا۔ پاکستان بن جانے کے بعد مسلم تخواہ دار طبقہ میں بالکل اس نمونے پر تقسیم عمل میں آئی) اگر ہم بیں سال سے زائد عمر کے ایسے افراد کی تعداد کا جائزہ لیں جو انگریزی تعلیم حاصل کئے ہوئے تھے جیسا کہ جدول 41 میں دکھایا یا ہے تو اس سے مسلم انگریزی خوال طبقے کے سائز کے بارے میں صبح جانکاری حاصل کی جاستی ہے۔

تحریک پاکستان کے دنوں میں مسلم نسلی و لسانی عصبیت کے ایک ایسے مرسلے میں تقلی جب اس کا ایک تعریف (definition) میں احاطہ کیا جا سکتا تھا۔ اس وقت مسلم لسانی و نسلی گروہ (ethnic group) مختلف علاقائی گروہوں کا ملغوبہ تھا کہ جس کی قیادت اور قوت متحرکہ یو پی کا مسلم تنخواہ وار طبقہ (salariat) تھا۔ یو پی میں مسلم تنخواہ وار طبقہ برتر حیثیت بیزی سے زمین بوس ہو رہی تھی۔ طبقہ برتر حیثیت پر فائز تھا آگرچہ اس کی بیہ حیثیت تیزی سے زمین بوس ہو رہی تھی۔

دو سرے علاقوں میں مسلم تنخواہ دار طبقہ ہندو تنخواہ دار طبقے کے مقابلے میں بسماندگی کا شکار تھا اس لئے مسلم تنخواہ دار طبقے کے مفادات کو ہندوؤں کی جانب سے بھیشہ خطرہ لاحق رہتا تھا۔

پنجاب میں مسلم تنخواہ دار طبقہ اپنے مجموعی سائز کے اعتبار سے (بنگال کے سواء)
سب سے برا تھا گو کہ اسے (پنجاب کے مسلم تنخواہ دار طبقے) کو ہندووں کے مقابلے میں
کم حصہ ملتا تھا اور کبی بنیادی وجہ تھی کہ جو وہاں مسلمانوں کی تحریک کے ابھرنے کا
سبب بنی۔ بعدازاں جب پاکستان قائم ہو گیا تو پنجابی تنخواہ دار طبقے نے اپنے برے سائز
اور اپنے ترقی یافتہ ہونے کے سبب فوج اور بیوروکریی میں غالب حیثیت عاصل کر لی
اور اس طرح پاکستانی معاشرے اور ریاست کو اپنی گرفت میں لے لیا۔ پنجابی تنخواہ دار
طبقے کے وہ افراد جو تقسیم ہند سے قبل سرحد کے دوسری طرف تھے وہ بھی پاکستان آ
گئے اس طرح وہاں پنجابیوں کی پوزیشن مزید متحکم ہوگئی۔

گڑگا کے میدان لین یو پی اور ہمار کے علاقوں میں اردو ہولنے والے مسلم تنخواہ وار طبقے کی تعداد پنجاب کے بعد سب سے زیادہ تھی۔ لیکن پنجابیوں کے برعس اس علاقے کے مسلم تنخواہ داروں کے ایک تناسب نے پاکستان ہجرت کی چنانچہ پاکستان میں ان کی عددی اہمیت نبٹا کم ہو گئی۔ تاریخی طور پر دیکھا جائے تو یو پی کی مجموعی آبادی میں سے تعلیم یافتہ تنخواہ دار طبقے کے تناسب کو جانچا جائے تو نو آبادیاتی عمد میں مسلم تنخواہ دار طبقے کا تناسب مسلمانوں کی یو پی میں کل آبادی کے تناسب سے زیادہ تھا البتہ یہ بھی حقیقت تھی کہ 19 ویں کے نصف آخر میں اس تناسب میں کانی زیادہ کی آگئی تھی۔ نو آبادیاتی ریاست کی جانب سے فراہم کردہ ملازمتوں میں کہ جن پر ہندوستانی فائز ہو سکتے تھے 1857ء تک ان میں سے 64 فیصد پر مسلمان متمکن تھے۔ لیکن 1913ء تک ملازمتوں پر مسلمانوں کے نظرف کی شرح میں جیران کن حد تک کمی آچکی تھی جو کہ محض 35 فیصد رہ گئی تھی۔ (7) اس کے نتیج میں یو پی کے مسلمانوں میں احساس عدم شخفظ اور محروی کے احساس نے جنم لینا شروع کیا آگرچہ 1931ء اور اس کے بعد کے نظر اور محروی کے احساس نے جنم لینا شروع کیا آگرچہ 1931ء اور اس کے بعد کے زمانے میں بھی یو پی میں مسلمان مراعات یافتہ اقامیت تھے کیونکہ اس علاقے میں ان کی زمانے میں بھی یو پی میں مسلمان مراعات یافتہ اقامیت تھے کیونکہ اس علاقے میں ان کی زمانے میں بھی یو پی میں مسلمان مراعات یافتہ اقلیت تھے کیونکہ اس علاقے میں ان کی

آبادی کی شرح صرف 13 فیصد تھی (جبکہ 35 فیصد ملازمتیں ان کے پاس تھیں) خطرے کا یہی احساس تھا کہ جس کی وجہ سے یو پی اور بہار کے مسلمانوں نے مسلم قومیت کے نظریدے کے پرچار کی ابتداء کی اور بہیں کے مسلمان تنخواہ دار طبقے نے بعدازاں پاکستان کی تحریک میں جراول دستے کا کردار اداکیا کیونکہ اسے (مسلم تنخواہ دار طبقے کو) اپنی اعلیٰ حیثیت کے چھن جانے کا خدشہ تھا۔

بنگال کا مسلم شخواہ دار طبقہ سائز کے اعتبار سے باتی صوبوں کے مسلم شخواہ دار طبقات کی نسبت سب سے برا تھا۔ لیکن اس طبقے کا سرکاری ملازمتوں میں حصہ یو پی کی صور شخال کے بالکل بر عکس بنگالی ہندوؤں کے مقابلے میں خاصا کم تھا۔ بھیشہ ہی سے بنگالی مسلمان غیر مراعات یافتہ شے اور سرکاری ملازمتوں میں ان کا تناسب بہت ہی کم تھا خاص طور پر بیوروکرلی اور فوج میں بنگالی مسلمانوں کی نمائندگی آئے میں نمک کے برابر تھی۔ قیام پاکستان کے بعد بھی ان ملازمتوں میں انہیں جائز حصہ نہ ملا جو اور بعدازاں پاکستان میں بنگالی قوم پرستی کو اس سبب شخریک حاصل ہوئی جو بالا فر بنگلہ دیش کی آزادی پر منتج ہوئی۔ سندھ سے متعلق اعداد و شار سے بھی میں پتہ چاہا ہے کہ وہال مسلم شخواہ دار طبقہ کس قدر مختصر تھا۔ آگرچہ میہ اعداد و شار بھی سندھی مسلمانوں کے ملازمتوں میں حصہ سے متعلق مبالغہ آمیز تصویر پیش کرتے ہیں کیونکہ سندھ میں بہت غیر سندھی مسلمان سرکاری ملازمتوں پر متصرف شے جنہیں ان اعداد و شار میں شامل کر غیر سندھی مسلمان سرکاری ملازمتوں پر متصرف شے جنہیں ان اعداد و شار میں شامل کر غیر سندھی مسلمان سرکاری ملازمتوں پر متصرف شے جنہیں ان اعداد و شار میں شامل کر غیر سندھی مسلمان سرکاری ملازمتوں پر متصرف شے جنہیں ان اعداد و شار میں شامل کر غیر سندھی مسلمان سرکاری ملازمتوں پر متصرف شے جنہیں ان اعداد و شار میں شامل کر غیر سندھی مسلمان سرکاری ملازمتوں پر متصرف شے جنہیں ان اعداد و شار میں شامل کر سندھی مسلمان سرکاری ملازمتوں پر متصرف سے جنہیں ان اعداد و شار میں شامل کر

پاکتان بننے کے بعد شخواہ داروں میں سے غالب گروہوں نے جو کہ پنجابیوں اور کچھ عرصہ کے لئے اردو بولنے والے مهاجروں پر مبنی شے اور جنہیں علاقائی و نسلی شخریوں کے جنم لینے کا اندیشہ تھا اسلام کا نعرہ بلند کیا۔ ابتداء میں تو اسے برائے نام ہی استعال کیا گیا۔ گو کہ پاکتان کے ابتدائی تمیں برسوں کے دوران سیاس مباحث کی لغت میں اسلامی نظریے کو شامل کر لیا گیا لیکن نہ ہی اشخاص کو چند ایک علامتی مراعات سے اس لئے نوازا گیا تاکہ اسلامی نظریے کے حق میں دیئے جانے والے ولائل کو محض نعرہ بازی ہی نہ سمجھ لیا جائے لیکن حقیقت ہی ہے کہ اسلام کا استعال غالب پنجابی طبقے نے بازی ہی نہ سمجھ لیا جائے لیکن حقیقت ہی ہے کہ اسلام کا استعال غالب پنجابی طبقے نے

محض سیای ولیل کے طور پر کیا تھا ناکہ بگال' سندھ' سرحد اور بلوچتان میں جنم لینے والی علاقائی اور لسانی عصبیوں کا مداوا کیا جا سکے۔ بیوروکریی اور فوج پر مشمل حکمران طبقہ جو کہ شروع ہی سے پاکستانی ریاسی ڈھانچ پر قابض ہو گیا تھا اس بات کا قطعا" خواہشند نہ تھا کہ ملاؤں اور دیگر فدہی علاء کو اقتدار کے قریب بھی چینکنے دے جس پر کہ ان کی ممل اجارہ داری مسلمہ تھی۔ (8)

لکن اس وقت جب ضاء الحق نے اقتدار پر قبضہ کر لیا تو اس کے بعد اسلامی نظریے کو ایک نے مقصد کو پایہ جمیل تک پہنچانے کی غرض سے بورے شد و مد کے ساتھ رائج کیا گیا۔ یہ مقصد ساسی طور پر دیوالیہ حکومت کے اقتدار پر قائم رہنے کو جواز فراہم کرنا تھا کہ جس کے لئے اسلامی نظریے کو استعال کیا گیا الذا ضیاء الحق کو اسلام کے ساتھ اپنی وابنتگی کو ثابت کرنے کے لئے کانی آگے تک جانا پڑا۔ اس کے باوجود پنجابی غلبے کا مسلہ جوں کا توں ہی رہا (اس وقت تک ہندوستان سے آئے ہوئے اردو بولنے والے مهاجروں کی پوزیش پہلے جیسی نہ رہی تھی اب غالب ترین طبقہ پنجانی ہی تھے) اسلامی نظریے کی بنیاد پر فروغ یا جانے والے ساسی کلچرمیں بھی پنجابی غلبے بر کسی فتم كا اثر نه موسكا للذا اس كى مضبوط بوزيش برقرار ربى- اسى لئے دوسرے (مخالف) گروہوں کا یہ کمنا تھا کہ اسلامی نظریے کا پرچار پنجابی غلبے کو مستقل کرنے کے لئے و هونگ کے طور پر رجایا گیا ہے۔ چنانچہ نسلی و کسانی بنیادوں پر سیاست اور ندمجی نظریہ ایک دو سرے میں اس قدر گندھے ہوئے ہیں کہ پاکستان میں بیشتر علاقائی گروہ ایسے بھی ہیں جو ندہبی جوش و جذبے پر مبنی اس ساسی ڈرامے سے ذرا بھی متاثر نہیں ہوئے۔ ہندوستان میں مسلم معاشرے کی تشکیل

مسلم تنواہ دار طبقے کی نبتا کم ترقی اور علاقائی طور پر اس کی غیر متوازن نمو کے پس مظریس یہ سوال عام طور پر بوچھا جاتا ہے کہ مسلمانوں نے تعلیم کی جانب یا پھر تجارت اور کامرس سے متعلق متوسط طبقے کے لئے مخصوص پیشوں کی طرف توجہ کیوں نہ دی؟ کیا ان کے ذہب یا کلچر نے تو ایسا کرنے کی ممانعت نہیں کر رکھی تھی یا پھر یہ

اس وجہ سے تھا جیسا کہ ظاہر کیا جاتا ہے کہ مسلمان جو کہ ہندوستان کے سابقہ حکران سے لندا نو آبادیاتی حکرانوں اور ان کے اداروں سے مخاصت رکھتے تھے اور جوابا" نہایت ہی سوچ سمجھے انداز سے ان کے ساتھ المیاز برتا گیا۔ اس طرح کی سوچ مسلم قومی مورخین کو بہت مرغوب ہے۔ (9) لیکن اگر اس موضوع پر خیال آرائی کرنے کی بجائے اگر ایک اور سوال پر غور کیا جائے کہ آخر قبل نو آبادیاتی ہندوستان میں شہری مقوسط طبقہ کہ جس نے سرکاری طازمت یا پھر تجارت کو اپنا رکھا تھا اس نے اسلام قبول کیوں نہ کیا؟ اس سوال کے جواب کا بہت زیادہ تعلق ان راستوں (گزر گاہوں) سے ہو کر اسلام برصغیر تک پہنچا۔

اسلام قبول کرنے کا عمل مختلف علاقوں میں نیز مختلف ساجی طبقوں میں اپنے مخصوص اور واضح نمونے کے تحت وقوع پذیر ہوا۔ لینی ہر علاقے اور ہر طبقے (strata) میں اسلام ایک علیحدہ مگر مخصوص طریقہ سے پھیلا۔ عجیب بات یہ ہے کہ اس نمونے کی طرف سن نے بھی دھیان نہیں دیا اس کی وضاحت تو دور کی بات ہے۔ اس ضمن میں انی نوعیت کے وو نمونے و کھائی دیتے ہیں جو ایک دو سرے سے قطعا" متفاد ہیں۔ ان رونول نمونول (Patterns) کا تعلق دراصل ان راستوں سے ہے جن کے ذریعے کی بھی مخصوص خطے میں اسلام پھیلا۔ ایک راستہ تو مسلم فاتحین کا تھا جس کے ذریعے سے اسلام ہندوستان کے بعض علاقوں میں پہنچا۔ لیکن اس کا بیہ ہرگز مطلب نہیں کہ اسلام کی ترویج تلوار کے زور پر ہوئی۔ اس کے بالکل بر عکس دو سرا راستہ سمندر کا تھا جہاں سے عرب سیاحوں اور تاجروں نے ہندوستان تک رسائی حاصل کی۔ یاد رہے اس زمانے میں بحیرہ عرب یر اننی کا مکمل کنٹرول تھا۔ ہندوستان میں اسلام کی آمد ان دو مختلف راستوں کے ذریعے سے ہوئی جن کا یہاں کے مختلف طبقات و علاقہ جات پر مختلف اڑ مرتب ہوا۔ جس کے نتیج میں مسلمانوں کی مختلف قومیتوں اور علاقوں میں تقسیم عمل میں آئی جس میں بعدازاں نسلی و لسانی تحریکوں نے جنم لیا جو ان سطور میں ہمارا موضوع بحث ہیں۔

اس حوالے سے عجیب بات یہ بھی ہے کہ مسلم دور حکومت کے قائم ہونے کے

باوجود ہندوستان میں مسلم سلطنوں کے مرکز لینی گڑگا کے میدان میں بھی اسلام کی ترویج بہت ہی محدود پیانے پر ہوئی جبکہ دونوں اطراف لینی دادی سندھ (آجکل کے پاکستان) اور بنگال میں اسلام کی اشاعت غیر معمولی طور پر ہوئی ایبا کیوں ہوا؟ اس سوال کا ہمارے پاس کوئی تسلی بخش جواب نہیں ہے۔ لیکن سے قیاس کیا جا سکتا ہے کہ اطراف میں چو تکہ برہمنوں کی قدامت پرستی سے عبارت ساجی و سیاسی گرفت کے خلاف بعناوت ہوتی رہتی تھی اطراف پر ان کی سلطنت کے مرکز میں براجمان تھے اطراف پر ان کی سیاسی و فکری عملداری اس قدر پختہ نہ ہو سکتی تھی۔

اسلام سے قبل دونوں اطراف (Peripheries) میں بدھ ازم نے نمو پائی حتی کہ اشاعت اسلام کے بعد بھی ذکورہ علاقوں میں اسلام کی وہ طرز رائج ہوئی جو کہ مرکز (یو پی اور اس کے گر دو نواح کہ جمال اسلامی درسگاہوں کی بڑی تعداد قائم ہوئی جمال اسلامی علوم کی وسیع پیانے پر ترویج ہوئی) میں تھیل جانے والے قدامت پرستانہ اور رائخ العقیدگی پر مبنی اسلام سے نہ صرف مختلف بلکہ متفاد تھی۔ اطراف میں ترویج پانے والے اسلام پر صوفی ازم کا بہت گرا اثر تھا ان جگوں پر پیر پر تی بھی پورے، عورج پر تھی۔ پیر جو کہ مجزاتی طاقت کے حامل ہونے کے دعویدار تھے اور اپنے مریدوں کی ضعیف العنقادی کے بل پر منافع بخش کاروبار کرتے تھے۔ پنجاب اور بنگال میں مروجہ اسلام میں بہت حد تک مقامی روایات و رسوم نیز ویگر ذاہب کے اطوار کی شیرش بہت واضح طور پر تھی جس کی یو پی کے علماء بہت ذمت کرتے تھے جبکہ یو پی میں پیروں اور صوفی ازم کا اثر بہت کم تھا۔

گرگا کے میدان اور اطراف پر واقع ان دو خطول (پنجاب اور بنگال) میں مروجہ فرجی عقائد میں جس طرح کا بعد تھا بالکل اسی نوع کا اختلاف ان دونوں علاقوں کی سابی زندگیوں میں بھی تھا۔ میریٹ نے اپنی تحقیق میں ہندوستان کے مختلف علاقوں میں ذات پات (caste ranking) اور فرجی فرائض کی اوائیگی کے حوالے سے پائے جانے والے کمٹرین اور ساجی و فرجی معاملات میں کیکدار رویوں کے تعین کی کوشش کی ہے۔ اسے مغربی سمت میں واقع خطوں (پنجاب اور سندھ) میں گڑگا کی وادی کے برجمی کر بن کی

نبت ساجی و نہ ہی معاملت میں زیادہ کچک دار اور مفاہمانہ رویوں کا مشاہدہ کیا۔ میریٹ (Marriett) ۔ بنجاب اور سندھ کے ہندوؤں میں بھی اسی طرح کے رویوں کو نوٹس کیا۔ (10) بنجاب میں میری اپنی تحقیق نے بھی جھے اس بات پر قائل کر دیا کہ یمال زات پات (caste) کی طرح کا کوئی ساجی ادارہ موجود نہیں حتی کہ برادری اور نہی رشتوں سے تشکیل پانے والے ساجی ڈھانچوں میں بھی واضح فرق محسوس کیا جا سکتا ہے وادی سندھ میں کرنوں کی شادی (چچا کی بیٹی کے ساتھ ترجیحی بنیادوں پر شادی کا اہتمام کیا جا تا ہے کا بہتمام کیا جا تا ہے) کا بہت ہی پختہ رواح ہے اور اگر آپ مشرقی پنجاب اور مغربی یو پی کی جانب چلتے جائیں تو مسلم برادری کا ڈھانچہ کافی مختلف وکھائی دے گا۔ وہاں پر مسلمان جانب چلتے جائیں تو مسلم برادری کا ڈھانچہ کافی مختلف وکھائی دے گا۔ وہاں پر مسلمان جانب نظریات کے ساتھ ساتھ علاقے کے بدل جانے سے ساجی ڈھانچہ بھی بدل جانا ہے۔ جس کے باعث ان دو طرح کے علاقوں میں روابط کے بارے میں کئی سوالات جنم لیتے ہیں۔

اگر ہم اسلام کی ترویج و اشاعت کے عمل کو ایک دو سرے رخ سے دیکھیں تو معلوم ہو گاکہ مسلمانوں حکموانوں کے ہندوستان میں ظہور کے ساتھ اسلامی ترویج ایک معلوم ہو گاکہ مسلمانوں حکموانوں کے ہندوستان میں ظہور کے ساتھ اسلام ترکی اور مخصوص طبقاتی نمونہ (pattern) پر ہوئی۔ مسلم دور حکومت میں عرب ایران ترکی اور افغانستان وغیرہ سے غیر مکمی مسلمانوں کو جاگیرداروں کے طور پر متعین کر دیا گیا جو کہ سلطنت کے ستون سے جبکہ بہت سے ہندو خاص طور پر راجپوت امراء نے اسلام جمل کا تیجہ یہ ہوا کہ دیہات میں بنے والے کسان بھی بڑی تعداد میں دائرہ اسلام میں شامل ہو گئے۔ اس طرح اسلام بہت حد تک ایک دیمی نہ ہوسکی۔ ابھرا۔ شہوں اور قصبوں میں اس کی اشاعت بہت ہی محدود پیانے پر ہو سکی۔

شمری طبقات میں اسلام کی محدود پیانے پر اشاعت یہ ظاہر کرنے کے لئے کافی ہے کہ مسلمان حکم انوں نے اپنے ندہب کو پھیلانے کے لئے جبر و استبداد سے کام نہ لیا بلکہ وہ ہندو طازمین اور المکاروں کی خدمات سے مستفید ہونے میں ہی خوش رہے۔ یو پی میں کشمیری برہمن اور کایستھ دو ذا تیں تھیں جنوں نے روایتی طور پر نو آبادیاتی دور

سے پہلے اور اس کے بعد بھی ریاست کے لئے خدمات سر انجام دیں۔ اس حوالے سے یو پی اور پنجاب اس عموی اصول پر پہلوتی کرتے ہوئے دکھائی دیتے ہیں کیونکہ ان خطوں میں دوسری جگہوں کی نبست مسلمانوں کی بہت بڑی تعداد ملازمت پیشہ تھی اور وہلی' آگرہ' تکھنو اور لاہور میں دربار سے وابستہ افراد کی نسل سے تعلق رکھنے کے سبب ان علاقوں کے مسلمانوں کی بڑی تعداد ریاست کی ملازمتوں میں اپنی جگہ بنا لینے میں کامیاب ہو گئے۔ قیام پاکستان کے بعد یو پی اور پنجاب کے افراد کہ جمال شخواہ دار اور ملازمت پیشہ طبقات کافی ترقی یافتہ تھے انہوں نے بیوروکریی اور فوج میں غالب دیشیت حاصل کرلی۔ بعدازاں پاکستان میں پنجابیوں کا مکمل غلبہ قائم ہو گیا۔

یو بی اور پنجاب کے بر عکس سندھ ' بنگال ' بلوچستان اور سرحد میں مسلمانوں کو شہری متوسط طبقے سے متعلق پیشوں میں سے بہت ہی کم حصہ ملتا تھا۔ مسلم دور حکومت کے دوران سندھ میں سرکاری ملازمت عامل، جو کہ ایک ہندو کمیونٹی تھی ان ہی کے لئے مخصوص ہو کر رہ گئی تھی جبکہ سندھی مسلمانوں کا سرکاری ملازمت میں حصہ نہ ہونے کے برابر تھا۔ سندھ میں تجارت پر ایک اور ہندو کمیونٹی کی عملاً اجارہ داری تھی جے جھائی بند' کہا جاتا تھا گو کہ 19 ویں صدی کے نصف آخر میں کئی مسلم اور غیر مسلم تجارتی قومیتیں جو زیادہ تر محجرات (کاٹھیاوار اور کچھ) سے تعلق رکھتی تھیں سندھ میں آ كر آباد ہو گئيں۔ بنگل ميں بھى صور تحال اس سے زيادہ مختلف نہ تھی۔ وہاں پر بھى مسلم تنخواه وارطبقه كاسائز بهت مختصر تها مزيد برآل وه نوآبادياتي عمديس روا ركهي جانے والی امتیاز پر منی پالیسیوں کا شکار بھی تھا۔ آپارنہ باسو نقل کرتا ہے کہ 'بنگال میں کونسل آف ایجو کیشن نے جن تعلیم یافتہ (qualified) امیدواروں کی فہرست کو تشکیل دیا اس میں مسلمانوں کے نام اپنی غیر حاضری کے باعث نمایاں تھے۔" (11) بنگال میں مسلم سیاست بھی زیادہ تر دیمی طبقات کے طفیل ہوتی تھی جس میں ،قابض مزارعین ' (Occupancy Tenants) (جو زیادہ تر مسلمان تھے صبح معنوں میں زرعی اراضی پر وی متصرف سے کا کردار بہت اہم تھا جو زمینداروں کے اراضی پر سے حقوق کے خاتے کے لئے جد مسلسل بریا کئے ہوئے تھے۔ یمی وہ مقصد تھا جس کاعلم کرشك پرجا

پارٹی (جو کہ غیر فرقہ وارانہ بنیادوں پر منظم تھی) نے بلند کر رکھا تھا۔

وہ اسلام جو سمندری راستے سے ہندوستان میں آیا اس نے سلمانوں کے ایک بالكل مختلف طبقے كو جنم ديا (اس مقالے ميں ہم بنيادى طور پر شالى مندوستان كے بارے میں بلت کر رہے ہیں پس اس لئے جنوبی ہندوستان میں اسلام کی اشاعت کی منطق اور نمونہ کو فی الوقت ہم نظر انداز کر رہے ہیں)۔ ہندوستان کے مغربی ساحل پر مجرات میں اسلام کو زیادہ تر تجارتی قومیتوں نے قبول کیا ان میں سنی بھی تھے جیسے کہ میمن اور شیعہ بھی جے کہ بوہرے اور خوج (جو اساعیل بھی تنے اور اثناء عشری بھی)۔ ان تفصیلات کا اس حقیقت سے گمرا تعلق ہے کہ شاکی ہند سے زیادہ تر بیرون ملک تجارت اس علاقے میں واقع بندر گاہوں کے ذریعے ہوتی تھی جن پر ہندو حکرانوں کا راج تھا۔ عرب بحيره عرب كے ذريع مونے والى تجارت پر اجاره دارى قائم كے موئے سے لنذا مجرات کے علاقے کی زیادہ تر بری تجارتی قومیتیں دائرہ اسلام میں داخل ہو گئیں۔ اس رواداری اور نیک ولی کی بنیادی وجہ بخوبی سمجھ میں آ سکتی ہے جب ایک دوسرے کی مخالف بندرگابی عرب تجارت کو این جانب منعطف کرنے میں کوشاں ہوں۔ ثالی ہند کے برعکس ان علاقوں میں نہ تو کئی مسلمان جاگیردار کو مسلط کیا گیا اور نہ ہی کئی قتم کے زیر وست کسان یمال پر موجود تھے لیکن شال ہند سے مطابقت رکھنے والا یہ نظام اس وقت یمال بھی قائم ہو گیا جب مسلم حکومت نے ان علاقوں کو بھی زیر تکیں کر لیا۔ 19 ویں صدی کے نصف آخر کے دوران مجرات کی مسلم قومیتوں نے ہندوستان کے دیگر علاقوں میں جاکر آباد ہونا شروع کیا ان میں نو آبادیاتی عمد میں قائم ہونے والے شہروں کا ذکر اہمیت رکھتا ہے لیمنی جمبئ کراچی کلکتہ وغیرہ۔ کیونکہ جمبئ اور کراچی وغیرہ کو شالی ہند کے ساتھ ریلوے کے ذریعے مسلک کر دیا گیا لازا روایتی تجارتی راستوں (جو کہ شالی ہند سے مجرات میں واقع بندرگاہوں کو جاتے تھے) کی اہمیت کا خاتمہ کر دیا گیا جس کے نتیج میں وہال کی تجارتی قومیتوں کو دوسرے شہوں کا رخ کریا رِا جهال پر اقتصادی امکانات زیادہ روشن ہو سکتے تھے۔

محرات سے تعلق رکھنے والی یہ تجارتی قومیتیں اپنے کلچراور زبان کے اعتبار سے

شال ہندوستان کے اردو بولنے والے مسلم تنخواہ دار طبقے سے بہت مخلف تھیں۔ ان تجارتی قومیتوں کے نزدیک اعلی تعلیم کا حصول بے وقعت اور غیر ضروری عمل تھا۔ اس کے برعکس وہ لوگ جو سرکاری ملازمت کے خواہشند تھے ان کے نزدیک اعلیٰ تعلیم ہت قاتل قدر اور ضروری تھی۔ ان تجارتی قومیتوں کی اپی قدروں کے مطابق سرکاری ملازمت کرنا غیر پیندیده نعل گردانا جا آنا تھا بیکک ده سرکاری ملازمت نمس قدر اعلیٰ پاید بی کی کیوں نہ ہو۔ ان قومیتوں کے بچوں سے سینڈری تعلیم کے بعد قیلی برنس میں شامل ہونے کی توقع کی جاتی تھی۔ یمی وجہ ہے کہ وہ یونیورش کی تعلیم سے پھوٹنے والے سابی اثرات سے بھی محفوظ رہے تھے۔ نہ ہی یہ لوگ بحیثیت طبقہ مسلم تحریک میں حصہ لینا ضروری خیال کرتے تھے کیونکہ 19 وس مدی کے افقیامی اور 20 ویں صدی کے ابتدائی ایام کے دوران مسلم تحریک سے وابستہ ہونے میں انہیں کچھ ملل منفعت یا فائدہ حاصل ہونے کی توقع نہ تھی۔ 1940ء کی دہائی کے آخری ونوں میں جناح نے جمیئ کے بعض کاروباری خاندانوں کو ایک علیحدہ بمسلم چیمبر آف کامرس' قائم کرنے پر آمادہ کرنے کی کوشش کی۔ لیکن بیر محض کلفذی انجمن ہی رہی اور اس کامسلم تحریکوں میں کردار برائے نام ہی رہا ماسوائے ایک یا دو شخصیتوں کے۔ ان میں ایک مخصیت جناح صاحب کی این مجی تھی۔ جناح نے اینے آپ کو بہت پہلے ہی اینے کرور خاندانی پس منظرے علیحدہ کر لیا تھا اس طرح کراچی میں سکونت پذیر اپنی کمیونٹی سے بھی انہوں نے عملاً قطع تعلق کر لیا اور ایک نمایت ہی متمول وکیل کے طور پر جمبئ کے طبقہ اعلیٰ میں شمولیت اختیار کرلی۔

بعض مورخوں کی جانب سے ایک مجراتی برنس مین سر آدم جی پیر بھائی کے بارے میں کانی بچھ تحریر کیا گیا ہے۔ بسر آدم جی پیر بھائی داؤدی بو ہرہ صنعتکار تھا جو دیگر کاروباری منصوبوں کے ساتھ ساتھ ٹیکٹائل ملوں اور مشھیر ن (Matheran) ریلوے کا مالک تھا۔ آغا خلن کے دوست ہونے کی وجہ سے اسے 1907ء میں کراچی میں مسلم کیگ کا آغاز ہوا گیگ کے سالنہ اجلاس کی صدارت کے لئے منتخب کر لیا گیا۔ تبھی مسلم لیگ کا آغاز ہوا تھا اور اس پر مسلم طبقہ امراء کا بوری طرح سے غلبہ تھا لیکن اس کے بچھ بی عرصہ بعد

سلم تنخواہ دار طبقے نے مسلم لیگ کو اپنے قبضہ قدرت میں کر لیا اور طبقہ امراء کی اس تنظیم میں حیثیت ٹانوی ہو گئی۔ لیکن سر آدم جی کے صدارتی خطبے سے مسلم تنخواہ دار طبقے کو از حد مایوسی ہوئی کیونکہ اس میں ان کی امتکوں اور خواہشوں کی ترجمانی نہیں کی گئی تھی اور نہ ہی ان کے اضطراب کا مداوا کرنے کے لئے کوئی بات کی گئی تھی۔ سر آدم جی نے مستعدکاری کی اہمیت کا ذکر کیا اور بڑے فخریہ انداز سے مسلم برنس مینوں کی ہر طرح کی انٹربرائزز میں شمولیت کا ذکر کیا جو کہ اپنے ہندو بھائیوں کے شانہ بشانہ کاروباری سر کرمیوں میں بھرپور حصہ کے رہے ہیں علاوہ ازیں اینے صدارتی خطبے میں وائسرائے اور حکومت ہند کے لئے اظہار تشکر بھی تھا۔ ایک روشن خیال لبرل کے طور یر آدم جی نے ہندووں اور مسلمانوں میں اشحاد اور بھائی جارے پر زور دیا۔ پچھ ہی عرصے میں سر آدم جی پیر بھائی کو اس کے استے مسلک کے لوگوں نے زبردسی ایک الیی تحریک میں ملوث کر دیا جو کہ نہ ہی عقائد اور علماء کے خلاف چل بری متنی المذا وہ معتوب تھمرا اور اسے کافی وقت اور سرمایہ اپنی گلو خلاصی کے لئے برباد کرنا بڑا۔ ان ماکل میں الجھے رہنے کے سبب مسلم لیگ میں نہ تو اس کی دلچیں رہی اور نہ ہی اس کی ترویج و ترقی کے لئے وقت! چنانچہ یہ کمنا غلطی ہو گی کہ اس کی یا اس جیسے دیگر سجراتی مسلم بور ژوا طبقے کے لوگ مسلمانوں کی علیحدہ وطن کی کسی بھی تحریک کے بت ہی سرگرم رکن تھے۔ ورحقیقت آدم جی پیر بھائی جیسے افراد کی مسلم لیگ کانفرنس کے اکا دکا اجلاس میں شرکت اس تنظیم سے سراسر وقتی (عارضی) وابنتگی سے زیادہ کچھ نہ

## ہندوستان میں مسلمانوں کے اسلامی اور سیکولر نظریات

اہل دانش کی تحریوں اور سیاستدانوں کی تقریروں میں جو غالب رجحان صاف نظر آتا ہے وہ ہندوستانی مسلمانوں کی سیاسی اور نظریاتی فکر و نظر کو غیر معمولی نوعیت کا لبادہ پہنا دیتے ہیں۔ ان کی تغییم کے مطابق مختلف ساجی سطوں اور طبقات نیز مختلف علاقوں سے تعلق رکھنے والوں نے اس تحریک (مسلمانوں کی علیحدہ وطن کے لئے) میں کیسال

طور پر یورے جوش و خروش سے حصہ لیا۔ جو کہ صربحا" جھوٹ اور عمرای کے سواء کچھ نہیں۔ نہ صرف بیا کہ مختلف طبقات اور پرتوں کے مسلمانوں کا اس ضمن میں ردعمل بالكل مختلف تفا بلكه مسلم اكثريق صوبول اور مسلم اقليتي صوبول كي مسلمان آبادی کا مسلم تحریک کے حوالے سے روبہ واضح طور پر مختلف تھا۔ مسلم نظریاتی اور سای تحریک کی ابتدا اور ترقی مسلم ا قلیتی صوبوں اور خصوصاً یو پی میں ہوئی نہ کہ مسلم اکثری صوبوں میں۔ کہ جمال 1940ء کی دہائی کے آخری سالوں میں جناح اور مسلم لیگ نے مسلم اکثریتی صوبوں کے غالب سایی گروہوں سے اتحاد کیا تھا جن کی ساست "اسلام" تو دور کی بات ہے مسلم قوم پرستانہ بھی نہ تھی بلکہ مسلم اکثریق صوبوں میں غالب سای عناصر غیر فرقہ وارانہ سایی رویے کے حال تھے اور جا کیردار طقے ہے تعلق رکھتے تھے۔

عمومی طور پر ہندوستانی مسلمانوں کو قبل از آزادی آٹھ نظریاتی- سیاسی درجات میں تقسیم کیا جا سکتا ہے جیسا کہ جدول 4.2 میں وکھایا گیا ہے۔

جدول 4.2 ہندوستان میں مسلمانوں کے درجات الف- اسلامی روایت پرست علماء (i) ديو بندي علماء (ii) بریلوی اور پیر ب- اسلامی روایت برست مولانا مودودی اور جماعت اسلامی ج- اسلامی بنیاد برست سرسيد احمه خان اور محمد اقبال و- اسلامی جدیدیت ر- سيكولرمسلم قوم پرست جناح صاحب 2- مسلم اکثریتی صوبوں میں مسلمانوں کے غیر فرقہ وارانہ ورجات۔

ج۔ سیکوار صوبائی غیر فرقہ وارانہ transactional سیاست زمینداروں کے زیر اثر وائيں بازو کی پنجاب يوننيس پارٹی اور سندھ ميں متعدد ساسي گروہ جو که حكمران طبقات اور پارٹیوں پر مبنی تھے۔

ح- سيكولر صوبائي غير فرقه وارانه انقلابي سياست

کرشک پرجا پارٹی (بنگال) جس کی قیادت اے کے فضل الحق کر رہے تھے اور یہ پارٹی بنگال کی عمران تھی۔

> ح- سیکولر غیر فرقه وارانه 'قوم پرست مسلمان-سرحد میں حکمران (کانگرس) پارٹی-

جدول 4.2 میں و کھائے گئے گروہوں کے علاوہ شیعہ حضرات بھی ہیں جن کی پاکستان میں آبادی کا تناسب 15 فیصد ہے۔ لیکن بعض ذرائع شیعہ آبادی کو اس سے کہیں زیادہ ہتاتے ہیں۔ ان کی آبادی کے صبحح تعین کے لئے کوئی قاتل اعتاد اعداد و شار میسر نہیں۔ شیعہ حضرات نے 1907ء میں آل انڈیا شیعہ کانفرنس منظم کی باکہ سی تظیموں کا مقابلہ کیا جا سکے۔ لیکن یو نی کے تمام جانے پیجانے 'مشیعہ'' مسلم لیگ میں نہ صرف شامل تنے بلکہ بست سرگرم بھی تنے الذا شیعہ کانفرنس کچھ زیادہ کامیاب نہ ہو سكى- بهت بعد مين باكستان مين بعض شيعه تنظيين وجود مين آئين جو كه حكومت كي طرف سے "اسلامائزیش" کی پالیسی کے خلاف ردعمل کے طور پر معظم ہو کر سامنے آئیں۔ ایک اور وجہ جو ان کے وجود پانے کا محرک بنا وہ ایرانی انقلاب تھا۔ ان تنظیموں کا مطالبہ تھا کہ ملک میں فقہ جعفریہ کو نافذ کیا جائے جو کہ بہت ہی غیر حقیقت پندانہ اور ناقائل عمل مطالبہ تھا۔ اس قتم کے مطالبے سے شیعوں کے خوف کا اظمار ہو یا تھا جو کہ وہ سی فقہ کے قانون کے نفاذ کی صورت میں محسوس کر رہے تھے۔ شیعوں کی ا قلیتی متشددانہ تحریک کے اغراض و مقاصد اور طریقہ کار سے بیہ واضح طور پر پہ چل جاتا ہے کہ "اسلامائزیشن" کی منطق کس منزل کی طرف رہنمائی کر عمتی ہے۔ پاکستان میں شیعہ فکر کا مرکزی دھارا تو ملک میں سیکولر ازم کی ترویج کا متمنی ہے۔ اس کے بالكل برعس اس طرح كے مطالبات زيادہ زور پكرتے نظر آتے رہے ہیں كہ ياكسان كو سیٰ حنفی ری پلبک بنا دیا جائے اور حنفی فقہ کو اس سرزمین کا قانون بنایا جائے اور بقیہ تمام فرقول کو اقلیت قرار دیا جائے جس کا لازی تیجہ یہ ہو گاکہ حفیول کے علاوہ باتی تمام فرقول کے پیرو پاکستان میں درجہ دوئم کے شہری بن جائیں گے۔ اس صور تحال نے

یمال فرقہ وارانہ تشدد کو جنم دیا۔ لیکن آج ملک میں برپا فرقہ وارانہ تشدد سے جنم لینے والے نٹاؤ کا آغاز صحیح معنوں میں تب ہوا جب ضیاء الحق نے پاکستان میں اسلامی قانون کو نافذ کرنے کا دعویٰ کیا لیکن بیہ سوال ابھی تک اپنی جگہ جوں کا توں قائم ہے کہ کونسا '' اسلامی قانون'' یمال پر نافذ کیا جا سکتا ہے۔

اگر ایک بار پھر تقتیم ہند سے قبل کی بات کی جائے تو ہمارے مشاہرے میں یہ بات آئے گی کہ تب خاکسار تحریک اور مجلس احرار جیسی کئی مسلم تحریکییں اپنا وجود رکھتی تھیں (جو تحریک پاکستان کی سخت مخالف تھیں۔ اسی طرح ہم یہ کمہ سکتے ہیں کہ سی حنی مسلک بھی کی شاخوں میں بٹ چکا تھا۔ میں نے مذکورہ بالا سطور میں تین مرکزی فرقوں کو گنوایا ہے جن میں روایت پرست دیو بندی بریلوی علاء اور اسلامی بنیاد پرست جماعت اسلامی شامل ہیں۔ جن کے عقائد ایک دوسرے سے بہت حد تک مخلف ہیں۔ ان کے علاوہ ہم دو مزید مسالک کا ذکر بھی کر سکتے ہیں جن میں اہل حدیث (جو عمد وسطی کے چار اسلامی مکاتب فکر کو صحیح تصور نہیں کرتے اور قرآن و حدیث کے حقیق و لغوی طور پر نفاذ پر مصربیں) اور اہل قرآن (جو) احادیث کو بھی جن انسانی ذرائع کے توسط سے بعد کی نسلول سے انقال ہوا شک و شبہ سے بالاتر نہیں سمجھتے اور صرف قرآن کی طرف رجوع کرنے کی ترغیب دیتے ہیں) شامل ہیں۔ یمال پر موجود ہر فرقہ دوسرے کو کافریا مرتد گردانا ہے۔ 1953ء کے فرقہ وارانہ فسادات کے بعد اعلی سطح کی عدالتی سمیٹی آف اکوائری جو کہ ملک کے دو جوں پر مشتل تھی اس نے پیش کی جانے والی شاوتوں سے یہ بتیجہ اخذ کیا کہ 'نہ شیعہ نہ سیٰ' نہ دیو بندی نہ اہل حدیث اور نہ ہی برماوی مسلمان ہیں اور ایک مکتبہ فکر کو چھوڑ کر کوئی بھی دوسرا مکتبہ فکر اپنا لینا اسلامی ریاست میں موت کے سزاوار ہونے کے متراوف ہے کہ جہال بالفرض حکومت اس فرقے کے پاس ہو جو دو سرے کو کافر سمجھتا ہو۔' (12)

روایت پرست اسلام \_\_\_ دیو بندی اور بریلوی

علماء (جس کی واحد عالم ہے) بہت پرشکوہ اصطلاح ہے جے وسیع معنوں میں استعمال

کیا جاتا ہے۔ مثال کے طور پر پچھ عرصہ قبل حکومت پاکستان کی طرف سے کرائے جانے والے ایک سروے میں یہ بتایا گیا کہ ان (علماء) کی بردی اکثریت بمشکل خواندہ ہے۔ لیکن وہ لوگ جنہیں "علماء" کا رتبہ تفویض کیا جائے وہ ندہبی مدارس سے درس نظامی میں فارغ التحصیل ہوتے ہیں۔ یہ سلیبس عہد وسطیٰ میں تفکیل دیا گیا تھا جس میں بعدازاں کوئی تبدیلی نہیں کی گئے۔ عموی طور پر انہیں دنیاوی علوم سے متعلق بہت کم آگائی ہوتی ہے نہ صرف یہ بلکہ اسلام اور اسلامی دنیا کے بارے میں بھی ان کا علم بعض قصے کہانیوں سے زیادہ نہیں ہوتا۔ وہ اپنے بے سمجھی اور تعصب و زہنی نگل نظری سے تعمیر کئے ہوئے چھوٹے مدرسوں میں رہتے ہوئے عجیب و غریب نظری سے تعمیر کئے ہوئے چھوٹے مدرسوں میں رہتے ہوئے عجیب و غریب نغرے ' بدیودار الفاظ اور رجعت پندی پر مبنی غیر حقیقت پندانہ عقائد تخلیق کرتے نیں۔ ریاست اور معاشرے کے معاملات و مسائل ان کی تگ نظری سے عبارت رہتے ہیں۔ ریاست اور معاشرے کے معاملات و مسائل ان کی تگ نظری سے عبارت رہتے ہیں۔ ریاست اور معاشرے کے معاملات و مسائل ان کی تگ نظری سے عبارت رہتے ہیں۔ ان میں سے معدودے چند افراد ہی ایسے ہوتے ہیں۔ وہو تو ہیں۔ ان میں سے معدودے چند افراد ہی ایسے ہوتے ہیں۔ کو شخصے کی کوشش کرتے ہیں۔

جیسا کہ اوپر والی سطور میں بیان کیا گیا ہے کہ سنی حفی مسلک کے علاء باہمی متحارب وحروں میں بیخ ہوئے ہیں جن میں وو اہم ترین ہیں جنہیں دیو بندی اور برطوی کے ناموں سے جانا جاتا ہے۔ دیو بندی وارالعلوم دیو بند (ضلع سماریور) جو کہ بہت برا دینی مدرسہ (قیام 1867ء) ہے وہاں سے فارغ التحصیل علاء کے بیرو ہیں جبکہ اصطلاح "بریلوی" یو پی کے شر بر بلی کہ جو بریلیوں کے مرشد مولانا احمد رضا خان بر بلی کا مسکن تھا اس سے ماخوذ ہے۔ دیو بندی اور بریلوی ہر طرح سے ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ یعنی ان کے عقائد' طبقات (علاقہ جات جمال ان کا اثر و رسوخ ہے) اور سیاسی پوزیشن و فکر ایک دوسرے سے قطعی طور پر متضاد ہیں۔ دیو بندی علاء کے سیاسی پوزیشن و فکر ایک دوسرے سے قطعی طور پر متضاد ہیں۔ دیو بندی علاء کے حالے سے یہ بات بہت اہم ہے کہ 19 ویں صدی کے اختقامی اور 20 ویں صدی کے ابتدائی ایام کے دوران انہوں نے نو آبادیاتی خکرانوں کی بحرپور مخالفت اور مذمت کی جبکہ بریلوی پیروں اور علاء نے نو آبادیاتی نظام یا عناصر کے خلاف کسی نظریے یا جدوجہد جبکہ بریلوی پیروں اور علاء نے نو آبادیاتی نظام یا عناصر کے خلاف کسی نظریے یا جدوجہد

میں شرکت نہ کی۔ بلکہ انہوں نے بعض متنشیات کو چھوڑ کر نو آبادیاتی راج کی حمایت کی اور جوابا" انہیں نوازا بھی گیا۔

#### دبو بندى علماء

دیو بندی علاء کو نو آبادیاتی راج کے خلاف صف آراء ہونے اور اس کی باقاعدہ فرمت میں کی وہائیاں لگیں۔ یہال پر بیا کمنا غلط نہ ہو گا کہ "ویو بندی" کی اصطلاح ان علاء کے لئے کچھ زیادہ مناسب نہیں کیونکہ دارالعلوم دیو بند 1867ء میں قائم ہوا جبکہ اس كمتب فكرك چند ايك علماء 19 وي صدى كے آغاز ميں وہائي تحريك ميں حصہ ليت رہے جو اس وقت نو آبادیاتی راج کے خلاف کانی سرگرم تھی۔ اس تحریک کی قیادت اہل سیف کیا کرتے تھے جو کہ قانون (فقہ) کے نفاذ کی بجائے ہندوستانی فیوڈلزم کے آخری محافظ بن گئے تھے۔ بسرحال قصہ کو آہ ان علماء کی برطانوی راج کے خلاف عداوت کا باعث وہ تبدیلیاں تھیں جو 19 ویں صدی کے وسط میں نو آبادیاتی ریاست کے توسط سے رونما ہوئی تھیں اور جن کے باعث ان کی زندگیاں اور روزگار براہ راست متاثر ہوئے تھے۔ نو آبادیاتی دور میں رونما ہونے والی تبدیلی نے انہیں تین طرح سے متاثر کیا تها- اولاً قبل از نوآبادیاتی دور میس مسلمان علاء اور بندو پندت عدالتی نظام میس مرکزی کردار ادا کرتے تھے اور بہت ہی بااثر اور اقتصادی طور پر اچھی پوزیش پر فائز تھے۔ نو آبادیاتی دور کے ابتدائی مرحلے کے دوران انہیں ان کی سابقہ حیثیت میں بحال رکھا گیا تھا۔ لیکن جلد ہی وسعت اختیار کرتی ہوئی نو آبادیاتی سرمایہ دارانہ معیشت کی ضروریات کے پیش نظر نے قانونی و عدالتی نظام کو رائج کیا جانے لگا کیونکہ اس تبدیل شدہ صور تحال مین برانا فیودل نظام قطعا " قابل عمل نه ره سکا- اس قانونی و عدالتی نظام میں نے قوانین ' نے طرز کی عدالتیں نیز انگریزی تعلیم سے آراستہ وکلاء اور جوں کا ایک نیا طبقہ ابھر کر سامنے آیا اور علماء کو ان کے قابل قدر عہدوں اور اقتصادی طور پر يرمنفعت حيثيتون سے ہٹا وياگيا- ان حيثيتون اور عمدول پر وكلاء اور جول كا یہ طبقہ جو جدید تعلیم حاصل کئے ہوئے تھا فائز ہو گیا۔ ثانیا" علماء کو تعلیمی نظام سے بھی

نکال باہر کیا گیا۔ یہ عمل ذرا ست روی سے بھیل کو پہنچا کو کہ نو آبادیاتی حکومت نے اس عمل کو تیز تر کرنے میں کوئی وقیقہ فروگزاشت نہ کیا تھا۔ اس حکومت کو ایسے کلرکوں کی شدید اور فوری ضرورت بھی جو اس طرح سے تربیت حاصل کئے ہوئے ہوں کہ جو نوآبادیاتی حکومتی وصلنے میں خدمات سرانجام دے سکیں۔ کمتر حیشیتوں پر خدمات سر انجام دینے والی اس طرح کی افرادی قوت کو تعلیم و تربیت دینے کے لئے علماء (اور ہندؤ پنڈتوں) کے زیر انظام چلائے جانے والے روایتی مدرسے کہ جن میں کلایکی تعلیم پر ہی زور دیا جاتا تھا جیسے عربی، فارسی اور سنسکرت وغیرہ بالکل بے فائدہ ادارے بن کر رہ گئے۔ جبکہ اینگلو ور نیکولر سکولوں کو قائم کیا جانے لگا جن کی بوری شد و مد سے نو آبادیاتی سرکار نے مالی و انتظامی سرپرستی کی۔ بالا شبہ علماء کی نو آبادیاتی حکومت سے دشنی کی سب سے اہم وجہ میں (روٹی پانی کا) مسلم تھا اگرچہ انہوں نے اگریز سے اپنی عداوت کو اخلاقیات سے وابستہ کر لیا۔ نو آبادیاتی نظام بے علماء کی مخالفت کا تیسرا سبب ہندوستانی جولاہوں کی زبوں حالی تھی جو ان (علاء) کے سب سے پرجوش اور جیالے مقلد بن گئے تھے۔ ہندوستان کے جولاہے جو کہ ایک وقت میں سب سے متمول جنر مند طبقہ تھا نو آبادیاتی دور کی تبدیلیوں کے زیر اثر تباہ حال ہو گئے جس کی وجہ سے ہندوستان کی کیڑا سازی کی مقامی صنعت کا بھی خاتمہ ہو گیا۔ چنانچہ جولاہے نو آبادیاتی نظام کے بہت ہی سخت وسمن بن گئے بلکہ مغرب کی مخالفت میں وہ تعصب کی انتها کو جا پنچے تھے۔ ان علماء کی سوچ اور فکر بھی اس رجان کی عکاس کرتی تھی۔

پ پ کا دوہات کی بنا پر علماء ہندوستانی قومی مقصد سے وابستہ ہو گئے۔ انہوں نے بھی "اسلامی" ریاست یا "مسلم" ریاست کے قیام کے لئے کوئی دلیل نہ دی تھی۔ بلکہ اس کے برعکس انہوں نے مسلمانوں کو ہندوؤں کا ساتھ دینے کی تلقین کی ناکہ غیر مکی حکومت کا خاتمہ کیا جا سکے۔ اپنی اس پوزیشن کو منطقی جواز فراہم کرنے کے لئے انہوں نے جو نظریہ پیش کیا اس نے ایک سیکولر عوامی فلنے کو تشکیل دے دیا۔ انہوں نے نہب کو نجی مسئلہ قرار دے کر اسے سیاست اور حکومت کے دائرے سے الگ کر دیا۔ نہوں بند کے معروف عالم دین مولانا حیین احمد مدنی نے بہت ہی واضح طور پر اس موقف دیو بند کے معروف عالم دین مولانا حیین احمد مدنی نے بہت ہی واضح طور پر اس موقف

#### کی ولالت کرتے ہوئے کہا۔

(i) مذہب (دین) ایک آفاقی حقیقت ہے اور اسے قومی حدود (National boundaries) میں مقید نہیں کیا جا سکتا۔

(ii) قومیت جغرافیے سے جڑی ہوتی ہے اور مسلمان اس قوم سے وابستہ ہیں کہ جس میں انہوں نے جنم لیا لافا ان پر بیہ فرض عائد ہوتا ہے کہ غیر مسلم ہم وطنوں کے ہمراہ اس قوم سے اپنی وفاداری نبھائیں۔

وہ آزاد ہندوستان میں باہمی یگا گت کے ساتھ رہیں گے گو کہ یہ ملک دارالسلام تو نہیں لیکن دارالامن ضرور ہو گا جہال مسلمانوں کو اپنے دین و فد جب پر عمل پیرا ہونے کی عکمل آزادی ہو گی اور جہال مسلمانوں کو وفادار اور قانون کی پابندی کرنے والے شہری بن کر رہنا ہو گا۔ ہندوستان کے مسلمان کا یہ فرض تھا کہ وہ دل و جان سے اپنے وطن کی آزادی کے لئے جدوجہد کریں بالکل اسی طرح جیسے ان کو اپنے ضمیر کی آزادی اور اپنے فرمیر کی آزادی اور اپنے فرمیر کی تو جدوجہد کرنا واجب ہے۔ اس طرح علماء کا سابی فلفہ پان اسلامک نظریات اور ہندوستانی قوم پرستانہ نظریات کا امتزاج تھا جنہوں نے علماء کا سابعار مخالف رویوں کو تشکیل دیا تھا۔ (13)

متفناہ نظریوں کے مجموعے کا اظہار تحریک ظافت (23-1919ء) کے دوران ہوا سے
اس وقت کی بات ہے جب پہلی جنگ عظیم (18-1914ء) کا خاتمہ ہوا تھا۔ یہ تحریک دیو
بندی علماء کی سیاسی جدوجہد کا نقطہ عروج تھا۔ اس تحریک کا مقصد ترکی میں عثانی سلطنت
اور ترک خلیفہ کے خاتمے کو روکنا تھا۔ اس میں شک نہیں کہ یہ تحریک نہ ہی جمالت پر
منی ایک بے سرویا احتجاج تھا کہ جس نے ہندوستانی مسلمانوں کو دیوائگی اور غیر معقولیت
کا تابع کر دیا تھا۔ اس تحریک کی جناح نے بھی ندمت کی لیکن ستم ظریق یہ ہے کہ
گاندھی نے تحریک خلافت کی بھرپور جمایت کی جو کہ ہندوستانی قوم پرست رہنماء اور
خالفتا " دنیا دار قتم کا محض تھا۔ یاد رہے کہ یہ تحریک ترک ادر عرب قوم پرست سے
خالفتا " دنیا دار قتم کا محض تھا۔ یاد رہے کہ یہ تحریک ترک ادر عرب قوم پرست سے
خالفتا ور کھتی تھی۔ دراصل یہ گاندھی کی بے پایاں ذہانت اور کاگرس پارٹی کے دسائل

سوچی سمجی سایی چال تھی جس کا مقصد مسلم تنخواہ دار لیڈرشپ کو مسلمانوں میں زمانے سے عدم مطابقت رکھنے والی اور تعصب سے بھرپور جذبات کو بربا کر کے مسلمانوں سے الگ تھلگ کر دینا تھا۔ مسلم لیگ تو اس عرصے کے دوران بالکل ہی ماند ر گئی اور تنظیم کے طور پر معطل ہو کر رہ گئی جس کا 1919ء سے 1924ء تک کوئی اجلاس منعقد نه ہو سکا۔ اس تحریک سے گاندھی نے اپنا مقصد بورا کر لیا۔ 1919ء میں دیو بند کی لیڈرشپ کے تحت تحریک ظافت کے دوران ہی جعیت العلمائے ہند کے نام ۔ سے علماء کی سیاسی تنظیم معرض وجود میں آگئی۔ بہرحال سیہ تحریک خلافت ہی تھی جس کے دوران علمائے دیو بند ہندوستانی سیاس منظر نامے میں سب سے زیادہ مگر مخضر مدت کے لئے اثر پذیر ہوئے۔ یہ دور جلد ہی اختتام پذیر ہو گیا لیکن اپنے پیچھے بہت ہی تلخ میراث چھوڑ گیا جس کی اہم ترین نشانی تنگ نظری پر مبنی فرقہ واریت تھی خاص طور پر مسلم شہری علاقوں سے تعلق رکھنے والے نچلے درجے (چھوٹی ملازمتیں کرنے والے بھی شامل تھے) کے طبقات اس زہنی و فکری رجحان کا شکار ہوئے۔ 1940ء کی دہائی کے آخری سالوں میں مسلم لیگ نے علماء کو پاکستان کے مقصد کے لئے اپنا حامی بنانے کی بھرپور کو شش کی بالاخر اسے نومبر 1945ء میں کامیابی حاصل ہوئی اس وقت پاکستان کا قیام ایک مکنہ حقیقت وکھائی وے رہا تھا۔ چنانچہ علماء کے ایک گروہ نے جمعیت العلمائ بندسے علیحدگی اختیار کرلی اور جعیت العلمائے اسلام کے نام سے اپنی الگ تنظیم قائم کرلی جو کہ بعدازاں پاکتان میں ساس جاعت کے طور پر سامنے آئی۔

### بربلوی علماء اور پیر

دیو بندی علاء کے برعکس بریلوی عوامی اسلام سے وابنگی رکھتے ہیں جس میں توہم پرستی بھی بہت ہے لیکن مختلف روایات و عقائد کا امتزاج بھی پایا جاتا ہے۔ کسان عمومی طور پر بریلوی طرز کے اسلام کے پیرو ہیں۔ بریلوی طرز اسلام معجزات اور اولیاء اور پیروں (مشاکخ) کے کرشموں پر غیر معمولی اعتقاد رکھتے ہیں۔ بیہ مزاروں پر ماتھا ٹیکنا اور تعویذ گذشھے کے افادیت پر یقین کرلینا ان کے عقیدے کا حصہ ہوتا ہے۔ ان اطوار کو دیو بندی غیر اسلامی گردانتے ہیں۔ دیو بندی اور بریلوی ایک دوسرے سے کینہ و كدورت ركھتے ہيں جس كى وجه يمى فرقه وارانه اختلاف ہے-

پیر یا صوفی شیخ کسانوں کی نہ ہی زندگی میں اہم کردار ادا کرتے ہیں بریلوی اسلام میں پیروں سے عقیدت اور ان کے مرتبے (بطور وسلہ کے جو وہ اللہ اور بندے کے در میان ہوتے ہیں) کی خاص اہمیت ہوتی ہے جبکہ دیو بندی نہ ہی فرائض کی ادائیگی اور گناہوں سے بیخ کو ہی فلاح اور بخشش کا ذریعہ قرار دیتے ہیں۔ پنجاب میں اپنی تحقیق کے دوران میرے مشاہرے میں آیا کہ دیمی علاقول میں کسان مرے ہوئے پیراور زندہ پیر کی کرامات میں واضح فرق کرتے ہیں۔ کسان مرے ہوئے پیر کی درگاہ پر جاکر اپنے مختف النوع مقاصد كى برآورى كے لئے اس سے "وسله" بننے كى درخواست كرتا ہے اسے بیہ یقین ہو تا ہے کہ مردہ پیر کی روح اس کی درخواست سن رہی ہے للذا وہ بغیر سی واسطے کے براہ راست اس سے مکالمہ کرتا ہے۔ اگرچہ وہ زندہ پیرکی بھی تکریم کرتا ہے لیکن اس قدر ہرگز نہیں جتنی کہ مرے ہوئے پیری- یوں تو سجادہ نشینوں سے بھی کرامات وابستہ کر لی جاتی ہیں اور ان کی روحانی طاقت کی تشمیر بھی کی جاتی ہے لیکن میرے مثابدے کے مطابق کسان خود اس طرح کی طاقت یا کرشے پر یقین نہیں کرتا۔ الیی تحرین جو اس امر کا پرچار کرتی ہیں کہ سجادہ نشین کسانوں پر اپنی روحانیت کی وجہ سے غلبہ قائم کر لیتا ہے۔ (14) صبیح نہیں ہے لینی سیاست کے حوالے سے کسان ہمیشہ سجادہ نشین ہی کو اس لئے منتخب کرتے ہیں کیونکہ کسان اس کی روحانیت پر اعتقاد رکھتے ہیں یہ مفروضہ تخقیقی جانچ پر قطعا" پورا نہیں انر تا۔ در حقیقت سجادہ نشین کسانوں پر اس لئے بااثر طریقے سے متصرف ہو ا ہے کیونکہ وہ عموماً بہت برا زمیندار ہو آ ہے وہ روحانی کی بجائے مادی طاقت اور اثر و رسوخ کو استعال کر کے کسانوں کی حمایت حاصل كرنا ہے اور مقامی سياست ميں كاميابي حاصل كرايتا ہے-

زندہ پیروں کو دو درجات میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ پہلے درجے میں چھوٹے موٹ موٹے پیشہ ور (عامل) فتم کے پیر ہوتے ہیں جو معجزات اور جادو ٹونے کے ذریعے روزی کماتے ہیں وہ تعویذ اور دم کیا ہوا تیل ہدیتا" کسانوں کو دیتے ہیں۔ یہ پیر بانجھ کو کھ کو زرخیز بنا دینے کی قدرت بھی رکھتے ہیں بعض ناقابل علاج بیاریوں سے اثر پذیر ہونے

والی درد کی شدت کو کم کرتے ہیں۔ وہ اپنے اس کاروبار میں کافی سنجیدگی لیتے ہیں اور خواہ مخواہ سیاست میں ملوث ہونے سے کتراتے ہیں کیونکہ مقامی سیاست جو کہ وهرہ بازی کا غالب عضر لئے ہوئے ہوتی ہے اس میں حصہ لینے سے ان کے گاہوں (معقدین) پر منفی فرق پڑتا ہے۔ پنجاب کے دیمات میں اپنے تحقیق فیلڈ ورک کے دوران میرا سامنا صرف ایک ایسے پیر سے ہوا جو بعض استثنائی حالات کی وجہ سے سیاست کے میدان میں آیا تھا۔ اس نے یہ اعلان کیا کہ اگرچہ وہ ''اللہ والا'' ہے اور اسے سیاست جیسی شے سے اسے کوئی واسطہ نہیں رکھنا چاہئے۔ لیکن چند ایسے اعلیٰ اخلاقی اصولوں کی خاطر (جن کی اس نے ایک موقع پر توضیح پیش کی تھی) اسے سیاست میں حصہ لینا یر رہا ہے۔ لیکن اس عمل میں اسے ناکای ہوئی۔ پیرسمیت ہرخاص و عام کو پہ تھا کہ انتخاب میں کون سے افراد نے اس کا ساتھ نہیں دیا۔ ان لوگوں کا جنهوں نے اس پیر کی انتخاب کے دوران مخالفت کی تھی ان کا موقف تھا کہ روحانی اور دنیاوی معاملات ایک دو سرے سے الگ ہوتے ہیں۔ پیر کے پاس روحانی طاقت تو ہے لیکن دنیاؤی (مادی) طاقت سے اس کا کوئی تعلق نہیں الذا ان کے لئے یہ قطعا" ضروری نہیں کہ پیر کی پیروی کریں خاص طور پر ایسے معاطع میں کہ جس میں اسے کوئی قدرت

پیروں کی دوسری قتم پہلی سے بالکل مختلف ہوتی ہے یہ پیر اعلیٰ مقام اور رہے کے حامل ہوتے ہیں۔ ان کا کسانوں کے ساتھ تعلق "روحانی طاقت" کی بنیاد پر براہ راست نہیں تھا بلکہ ان دونوں میں یہ تعلق علاقے کے زمیندار یا مقامی برادری (دھڑے) کے سربراہ کے وسلے سے قائم ہوتا ہے جو کسانوں کو سیاسی طور پر کنٹرول رکھتے ہیں۔ ان پیروں کے مرید ان سے بیعت کے ذریعے اپنی وابشگی قائم کرتے ہیں۔ ان کے مریدوں میں سے خاص اہمیت کے حامل برے بریے زمیندار برادریوں کے سربراہ اور حتی کہ سرکاری ملازمین ہوتے ہیں جو کہ سربرستی اور عنایات کا باہمی جادلہ کرتے ہیں بوگھ پیر کی گرانی میں ہوتا ہے۔ یہ سب افراد سیاسی میدان میں بھی برے موثر ہوتے ہیں اور مرکاری سربرستی اور عنایات کو باشنے میں بھی۔

نہ کورہ بالا افراد کا باہمی تعلق ان کی مخصوص زبان سے ہوتا ہے۔ مرید ایک دوسرے کو "پیر بھائی" سجھتے اور یمی کہ کر مخاطب بھی کرتے ہیں۔ پیر خود بھی ،عومی رعایت باہمی (generalised reciprocity) سے عبارت ایسے نظام میں مرکزی اہمیت کا حامل ہوتا ہے اور غیر معمولی اثر و رسوخ اور طاقت کا بھی۔ لیکن وہ یہ افتیار اور اثر و رسوخ براہ راست کسانوں پر استعال کرنے کا مجاز نہیں ہوتا اور اس کے (روحانی) افتیار و اثر و رسوخ کا کسانوں کے ذہبی عقائد سے کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ یہ محض بے بیرا کہ کا کسانوں کے ذہبی عقائد سے کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ یہ محض بے بیرا کہ کا کسانوں کے ذہبی عقائد سے کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ یہ محض بے نشرف قائم کر لیتے ہیں۔ مزید برآں یہ تاثر بھی صبح نہیں کہ ان کا کسانوں پر سیاسی اثر و رسوخ بھی اسی بنا پر ہوتا ہے۔ وراصل جب ایسے پیروں کے ذمیندار مرید ہوتے ہیں تو وہ ان کے ذریعے ہی اپنے کسان مقلدین کو سیاسی طور پر کنٹرول کرتے ہیں۔ کسانوں کو سیاسی طور پر کنٹرول کرتے ہیں۔ کسانوں کو سیاسی طور سے اپنے زیر اثر لانے کے لئے انہیں اپنی غیر روحانی طاقت کو استعال میں لانا پر تا ہے۔ (15)

## پاکستان میں دیو بندی اور برملوی علاء

تاریخی طور پر دیو بندی زیادہ تر شہری اور متوسط یا بالائی طبقات سے تعلق رعمتے ہیں جبکہ بربلوی اثر کا دیمی علاقوں میں ارتکاز ہوتا ہے اور اس کمتب فکر میں عوامی رنگ نملیاں ہوتا ہے۔ اس صور تحال میں حالیہ دہائیوں میں کچھ تبدیلی دیکھنے کو ملی ہے کیونکہ بربلوی اثر شہروں اور قصبوں میں بھی دکھائی دینے لگا ہے۔ بربلوی کمتب فکر کے زیر اثر زیادہ تر نچلے ترین درجے کے پرولتاری (شہروں میں بس جانے والے کسان وغیرہ) اور عدم تحفظ کا شکار پیٹی بور ژوا طبقات کے لوگ ہیں۔ روایتی طور پر بربلوی اثر یو پی اور عدم تحفظ کا شکار بیٹی بور ژوا طبقات کے لوگ ہیں۔ روایتی طور پر بربلوی اثر البتہ موجود تھا) یو پی کے مقابلے میں بربلوی کمتب فکر کو پنجاب اور سندھ میں کمیں زیادہ پذیرائی حاصل ہوئی۔ دو سری طرف دیو بندیوں کا بنیادی مرکز یو پی میں تھا خصوصی طور پر شہری علاقوں میں دیو بندیوں کو بہت مقبولیت ملی جو کہ بعدازاں مہاجر ہو کر

پاکستان میں آ گئے۔ وہانی تحریک کی ناپندیدہ میراث کی حیثیت سے دیو بندی صوبہ سرحد کے پختونوں نیز ہلوچستان کے شالی اصلاع (جمال پختون اکثریت میں ہیں) میں کانی گرائی تک نفوذ کئے ہوئے ہے۔ یہ اثر دو سری جگہوں پر آباد پٹھانوں مزدوروں اور خصوصاً کک بھی کراچی کے سب سے نچلے درجے کے پرولٹاریوں (lumpen proletariat) تک بھی کو این کے سب سے تعلق رکھنے والے افراد شیعہ اور بریلوی مکاتب کے زیر اثر لوگوں کے خلاف فرقہ وارانہ کاروائی کرنے کے کام بھی آتے ہیں۔

پاکستان ہیں دیو بندیوں اور بربلویوں نے اپنے آپ کو سیاسی جماعتوں کی صورت میں منظم کیا ہوا ہے۔ اول الذکر نے جعیت العلمائے اسلام (جے یو آئی) کی شکل میں جو کہ نومبر 1945ء میں قائم ہوئی اور مو نرالذکر نے جعیت العلمائے پاکستان (جے یو پی) تشکیل دی۔ یہ شظم 1948ء میں وجود میں آئی۔ ان دونوں تنظیموں کا سیاسی اثر تو کافی محدود ہے البتہ ان کے مقلدین کی تعداد کافی زیادہ ہے۔ پاکستان کے پہلے عام انتخابات (منعقدہ 1970ء) میں جے یو آئی صرف سات نشستیں جیت سکی (مغربی پاکستان کی کل نشستوں کی تعداد 188 تھی)۔ ان سات نشستوں میں سے چھ سرحد اور ایک بلوچستان کے پختون علقے سے تھی۔ جے یو پی نے بھی سات نشستوں پر کامیابی عاصل کی کی سات نشستوں پر کامیابی عاصل کی۔ اس نے یہ تمام نشستیں مغربی پاکستان سے حاصل کی تھیں۔ ان میں سے چار کی۔ اس نے یہ تمام نشستیں مغربی پاکستان سے حاصل کی تھیں۔ ان میں سے چار پرباب سے اور تین سندھ (جس میں سے ایک کراچی) سے تھیں۔ (16) ان دونوں پارٹیوں نے جو دہمی سیٹیں جیتی تھیں وہ پارٹی سے لوگوں کی نہمی کمٹ منٹ کی وجہ پارٹیوں نے جو دہمی سیٹیں جیتی تھیں وہ پارٹی سے لوگوں کی نہمی کمٹ منٹ کی وجہ بندیں بلکہ جے یو آئی کے رہنماؤں کے بااثر قبائلی رہنماؤں سے اتحاد کے باعث جہ بو پی کے طاقتور زمینداروں اور پیروں پر انجمار کی وجہ سے جیتی گئیں۔

علماء کا ذکر ختم کرنے سے پہلے ہمیں دیو بندیوں اور بریلویوں کے عقائد کی نشاندہی کرنا ہو گی۔ اسلامی بنیاد پرستوں اور اسلامی جدیدیت پہندوں کے درمیان سیاسی مباحث میں ان عقائد کا ذکر کرنا ہوگا جو مرکزی اہمیت رکھتے ہیں۔ ایسے عقائد میں اجتماد کا نقطہ کلیدی اہمیت کا حامل ہے۔ کیونکہ روایت پرست علماء اجتماد کے حامی نہیں ان کے نزدیک وہ عقائد جو کہ ویس صدی عیسوی کے دوران تشکیل پانے والے چار سی

مکاتب فکر کی تعلیمات سے ماخوذ ہیں وہی ابدی ہیں جبکہ اسلامی جدیدیت پند اور اسلامی بنیاد پرست اس طرح کی رائخ العقیدگی اور کٹر پن کو تشلیم نہیں کرتے۔ یہ دونوں "تقلید" کے اصول پر بھی عمل پیرا ہونے کے لئے تیار نہیں جو کہ روایت پرستوں کے لئے بنیادی اہمیت رکھتا ہے۔ جدیدیت پند اور بنیاد پرست دونوں اجتماد کی ضرورت پر زور دیتے ہیں باکہ اسلام کو وقت کی بدلتی ہوئی ضروریات کے مطابق ڈھالا جا سکے۔ اگرچہ ان دونوں کی مختلف سابی پوزیشن کی وجہ سے ان کے نزدیک اجتماد کے سوال کے مختلف نظریات ہوتے ہیں۔

# ہندوستان میں مذہبی اصلاحی تحریکیں۔ اسلامی جدیدیت کا پس منظر

ہندوستانی سایی نظام نے جب نو آبادیاتی سانچے میں ڈھل کر اپنی جون بدل کی تو ہندوستانی معاشرہ بھی تبدیل ہونا شروع ہوا اور متبادل کی صورت میں زمیندار اشرافیہ جو کہ اس سے پہلے معاشرے کا مرکز و محور تھی اب اپنی اہمیت کھونے گلی اور اس تنخواہ دار طبقے نے جنم لیا جو نو آبادیاتی اور نو کر شاہی کی بنیادوں پر استوار رمیاست کے ارکان پر مشمل تھا۔ اس کئے ابھر کر آنے والے طبقے کی ضروریات اور سوچ قبل از نو آبادیاتی عمد کے بالائی طبقوں سے مختلف تھی۔ انہوں نے ایک نئے طرز حیات اور نئے انداز فکر کو ترویج دینا شروع کیا جس کا اظهار نے نظریات میں ہوا۔ اس کے نتیجہ میں "ہندو نشاقہ ٹانیہ" ہوئی چند دہائیوں کے بعد "دمسلم نشاقہ ٹانیہ" کا بھی آغاز ہو گیا۔ چند دہائیوں کے اس فرق کی وجہ عام طور پر مسلمانوں کی پسماندگی کو قرار دیا جاتا ہے لیکن اس زمانی فرق کی قرین قیاس وجہ یہ ہو سکتی ہے کہ جن جگموں پر نو آبادیاتی تبدیلی کا عمل پہلے شروع هوا لعنی بنگال ' جمبئی اور مدراس! وہاں پر تنخواہ دار طبقہ (salariat) میں مسلمانوں کا تناسب نہ ہونے کے برابر تھا اور یو پی تک نو آبادیاتی اثر بہت بعد میں پہنچا کہ جو مسلم تنخواہ دار طبقے کا مرکز تھا۔ وہال مسلمان بہماندگی سے کوسول دور تھے گو کہ آبادی میں ان کا تاسب بہت کم تھا اس کے باوجود تنخواہ دار طبقے میں ان کی یوزیشن کافی مضبوط تھی۔ چنانچہ مسلم نشاۃ ثانیہ کا آغاز یو پی سے ہوا۔

ہندوستان میں ہندو نشاۃ ٹانیہ کا آغاز بنگال سے 1830ء کی دہائی میں برہمو ساج کے ظهور کی صورت میں راجہ رام موہن رائے کی فکری لیڈرشپ میں ہوا۔ اس دوران دو اور تحریکیں بھی اٹھیں جن کے مراکز نو آبادیاتی ہندوستان کے دو اہم شریتھ۔ ویدک سلج کا آغاز مدراس جبکہ پرارتھنا ساج کی شروعات بمبئی سے ہوئی۔ بعض ساجی اینتھرو پالو جسٹ حضرات برہمو ساج کی حقیقت اور مقصد کے بارے میں صبح رائے قائم کرنے میں ناکام رہے ہیں۔ ان کے نزویک یہ تحریک مقامی فکر کے احیاء سے متعلق تھی اور رام موہن رائے نے ہندو مت کے روحانی جوہر کو پھر سے زندہ کرنے اور اسے عقلیت كالباده پسنانے كى كوشش كى- (17) اس طرح كى آراء ميرے خيال ميں ان تحريكوں ك مثبت پہلوؤں کا ادراک کرنے میں ناکامی کا ثبوت فراہم کرتی ہیں۔ یہ کہنا درست نہیں کہ یہ تحریکیں منتقبل میں دیکھنے کی بجائے ناسٹیلریا کی ماری ہوئی تھیں۔ حقیقت تو یہ ہے کہ ان تحریکوں نے بالکل نے خیالات و افکار کا فرجب کے محاورے میں اظہار کیا۔ ان تحریکوں کے بارے میں ایک بالکل مختلف قتم کی غلط فنمی بھی بہت عام ہے اور وہ یہ کہ ان تحریکوں کے افکار دراصل بورپ سے در آمد کئے ہوئے ہیں۔ فرق صرف میہ ہے کہ انہیں مقامی ڈیول میں بند کیا ہوا ہے یعنی میہ افکار مغربی نظریات ہی کی عکاس کرتے ہیں المذا ایک ثقافت دو سری ثقافت کو بیہ خیالات و نظریات منتقل کر رہی تھی- ممکن ہے کہ بیہ خیال درست ہو کیونکہ نو آبادیاتی شہروں (metropolis) میں لبرل نظریات و افکار تیزی سے پروان چڑھ رہے تھے لیکن اس ضمن میں برطانوی افسران کو مورد الزام نہیں ٹھہرایا جا سکتا کیونکہ وہ لبل نظریات کو ہندوستان کے لئے موزوں خیال نہیں کرتے تھے۔ مغربی نظریات کا نو آبادیاتی معاشروں میں منتقل ہونے متعلق "پھیلاؤ کا نظریه" (Diffusionist theory) اس حقیقت کی نشاندی کرنے میں قطعا" ناکام رہا ہے کہ ہندوستان میں "ہندو نشاق فائیہ" اور "مسلم نشاق فائیہ" یہاں کی نوآبادیاتی صور تحال کی پیداوار ہیں لینی نو آبادیاتی حکمرانوں کی دانستہ کاوشوں کا نتیجہ ہیں اس حوالے سے ڈیوڈ کونیف (David Kopf) جو بہت ہی باریک بین محقق ہیں ایس تحریکوں کے بارے میں کہتے ہیں سیکولر ازم 'ہیومن ازم اور عقلیت پرستی (Rationalism)

سے اور گوکھے کے ساتھ ان کی دوسی آخر دم تک قائم رہی۔ جناح صاحب نے ساتی زندگی کا آغاز کائریں پارٹی کے سرگرم رکن کی حیثیت سے کیا۔ جب 1906ء میں آل انڈیا مسلم لیگ قائم ہوئی تو وہ اس کے بانی ارکان میں سے نہ سے بلکہ انہوں نے اس سنظیم کی رکنیت 1913ء میں حاصل کی۔ جب مسلم لیگی رہنماؤں نے انہیں اس میں شامل ہونے کی دعوت دی تھی۔ یہ اس وقت کی بات ہے جب کائرس اور مسلم لیگ ایک دو سرے کے قریب آ رہی تھیں اور ایک ہی وقت اور ایک ہی جگہ پر ان کے سالنہ اجلاس ہونے گئے سے۔ اس قریت کا نقطہ عروج 1916ء میں لکھنؤ پیکٹ تھا۔ یہ نمایت ستم ظریقی کی بات ہے کہ اس روز افزوں اتحاد کی کوشش کو مسلم فہ ہی تعصب نمایت ستم ظریقی کی بات ہے کہ اس روز افزوں اتحاد کی کوشش کو مسلم فہ ہی تعصب نمایت سبو آڑ کیا جو مسلم لیگ کی نہیں بلکہ کائگرس کی اختراع تھا۔ اور کائگرس کے اس رویے سب پچھ گاندھی کے متعقب علاء کی رویے سب پچھ گاندھی کے متعقب علاء کی حمایت کے باعث ہوا جنہوں نے تحریک ظافت (23-1919) کا آغاز کیا تھا۔ اگر سکولر زہنیت کے حال مسلم شخواہ داروں اور بھیہ مسلمان عوام کے درمیان آگر پھوٹ ڈالن ہی مقصد تھا اور جمالت کے مارے ہوئے علاء کو منصب قیادت پر فائز کرنا ہی آخری منزل تھی تو کائگرس کو اس سے بہتر اور کوئی موقع نہ مل سکنا تھا۔ بی آخری منزل تھی تو کائگرس کو اس سے بہتر اور کوئی موقع نہ مل سکنا تھا۔

یہ چ ہے کہ مسلم طبقہ امراء لین "جاگیردار" ہی دسمبر 1906ء میں ڈھاکہ میں مسلم لیگ کے قیام کے وقت وہاں موجود تھے اور اس تنظیم کی تشکیل انمی کی گرانی میں عمل میں آئی تھی۔ اس امر نے بہت سے مور نمین کو مسلم لیگ کی طبقاتی تشکیل کے بارے میں غلط فنمی میں جٹلا کر دیا ہے (یہ کہ مسلم لیگ مسلم طبقہ امراء کی جماعت تھی) لیکن حقیقت تو یہ تھی کہ مسلم لیگ کی طبقہ امراء سے تعلق رکھنے والے زعماء کے ہاتھوں تشکیل کے بعد اس تنظیم پر مسلم تنخواہ دار طبقے کا تصرف قائم ہو گیا تھا۔ کے ہاتھوں تشکیل کے بعد اس تنظیم پر مسلم شخواہ دار طبقے کا تصرف قائم ہو گیا تھا۔ دو او قار طبقہ کی میں ابتدائی اجلاس میں علی گڑھ کی دو اہم شخصیات لیمن محسن الملک اور وقار الملک کو جائنٹ سیرٹری منتخب کیا گیا جبکہ اس کی عبوری سمینی ملک الملک کو جائنٹ سیرٹری منتخب کیا گیا جبکہ اس کی عبوری سمینی مصرف کو کہ یہ لوگ صاحب جائیداد اور اثر و رسوخ والے تھے لیکن شخواہ داروں کے مقصد سے ان کی صاحب جائیداد اور اثر و رسوخ والے تھے لیکن شخواہ داروں کے مقصد سے ان کی

وابتگی بہت گری تھی۔ بعدازاں 1910ء تک مسلم لیگ کی لیڈرشپ اور اس پر کنٹرول ایسے لوگوں کے ہاتھوں میں آگیا جو نسبتا اقتصادی طور پر کمزور پس منظر رکھتے تھے۔ مگر جنہیں ترقی پیندانہ رجحانات کا نمائندہ کما جاتا ہے اور جن کی قیادت وزیر حسن اور دیگر حضرات کر رہے تھے جو لکھنؤ سے تعلق رکھتے تھے۔ ان لوگوں نے مسلم لیگ کو ایک نئ سمت دی اور ہندوستانی قوم پرست تحریک کے ساتھ تعاون کا اس صورت میں ہاتھ بھی برمانے یر آمادگی ظاہر کی اگر وہ مسلم تنخواہ داروں کے حقوق کے تحفظ کی ضانت دے۔ جناح صاحب کو بھی تین سال بعد یمی عناصر مسلم لیگ میں لے آئے۔ چنانچہ بیہ سوچنا غلطی ہو گا کہ مسلم لیگ پر اس کی ابتداء کے بعد چار دہائیوں تک جاگیردار قابض رہے۔ کی ایک پیچیدہ کمانی کا اہم ترین نقطہ ہے جس کے بارے میں اعلیٰ اوراک پر مبنی تفصیل رابن سن کی عمرہ ترین تصنیف میں موجود ہے جس میں انہوں نے یو پی میں مسلم تحریک کے ابتدائی زمانے کا احاطہ کیا ہے۔ (26) یہ فطری می بات ہے کہ تمام عظیم سایں آور ساجی تحریکوں کی طرح 19 ویں اور 20 ویں صدی کے دوران ہندوستان میں مسلم ناریخ کی بھی مختلف جہات پہلو اور سمتیں تھیں جو کئی دفعہ ایک دوسرے سے سیمقم گتھا ہو جاتی تھیں۔ لیکن 20 ویں صدی کی مسلم تحریک کا سب سے اہم نقش کہ جو ہندوستانی سیاست کے نقشے پر کندہ ہو گیا۔ وہ بیہ تھا کہ بیہ طبقہ (تنخواہ دار) مسلم نیشنلزم کے پیھیے سب سے برای قوت بن گیا۔

20 ویں صدی کے ابتدائی عشرے ہی کے دوران ہندوستان میں مسلم سیاست میں کی وجوہات کی بنا پر تبدیلی آئی۔ اس وقت مسلم تنخواہ داروں نے نو آبادیاتی حکومت کی سربرستی اور نوازشات پر انحصار کرنا ترک کر دیا۔ انہوں نے اپی خود کفیل سیاسی تنظیم کی طرف توجہ کرنا شروع کی جس کے لئے تنخواہ داروں نے مسلم پیشہ دروں کی جانب مسلم لیگ کے لئے قیادت کی فراہمی کی غرض سے دیکھنا شروع کیا۔ متوقع آئینی شدیلیوں نے اس رجحان کو مزید تقویت دی۔ آئینی تبدیلیوں کے نافذ ہونے سے ریاستی دھانچ میں نمائندگی عاصل کرنے کے موقع کی امید تھے۔ اور یہ کوئی حادث نہ تھا کہ مسلم تنخواہ داروں کی سیاسی تنظیم اسی دہائی (عشرے) میں تشکیل یائی تھی۔ نواب سلیم مسلم تنخواہ داروں کی سیاسی تنظیم اسی دہائی (عشرے) میں تشکیل یائی تھی۔ نواب سلیم

الله خان کی طرف سے اٹھائے جانے والے قدم نے مسلم تنخواہ داروں کے لئے محض میں۔ یہ موقع فراہم کر دیا تھاکہ وہ اپنے آپ کو ساسی طور پر منظم کر سکیں۔

اب مسلم تخواہ داروں کی اپنی سیاسی شناخت نقرنے گئی۔ ان کے بنیادی مقاصد یو یی کے اعلی طبقے کے مسلمانوں کے ہی محدود تناظر میں وضع ہوئے کہ جن کی ہندوؤں کے مقابلے میں حالت روبہ زوال تھی اگرچہ وہ اب بھی مراعات یافتہ اقلیت تھے۔مسلم تنخواہ واروں کے مطالبات افراد کے ایک ایسے گروہ کے مسائل کی نشاندہی کرتے تھے جو مسلم اقلیتی صوبے میں اپنے آپ کو کمزور ہو تا ہوا محسوس کرتے تھے۔ ان کا سب سے اہم اور برا مطالبہ مسلمانوں کے لئے جداگانہ انتخابات کا تھا کیونکہ مسلم تنخواہ دار طبقے کو یہ خوف لاحق تھا کہ وہ ہندو اکثریق صوب میں ووٹوں کے کم ہونے کے باعث مغلوب ہو جائیں گے۔ رابن سن 20 ویں کی پہلی دہائی کے دوران ظہور پذر ہونے والی صور تحال کے بارے میں رقم کرتا ہے: "1909ء تک ہندوستانی سیاست میں مسلم تشخص پوری طرح سے ابھر کر پختگی کو پہنچ چکا تھا۔.... بیہ اس وجہ سے ہو سکا کیونکہ مسلم سیای تنظیم قائم ہو گئی.... (اور) جداگانہ انتخابات کے حصول.... مسلمانوں کے لئے اقتدار میں جھے کو محفوظ ہو جانے .... کے باعث مسلم سیاست کو مزید تحریک ملی۔ (29) جناح جنهوں نے 1913ء میں مسلم لیگ میں شمولیت اختیار کی تھی صور تحال کو جانچا اور مسلمانوں کے انتخابی حلقے کی اہمیت کو جانا۔ اس کے بعد ہندوستانی قوی تحریک کے اندر رہتے ہوئے مسلمانوں کی ترجمان کے طور پر اپنے تعین کے امکانات کا جائزہ لیا۔ رابن س کا کمنا ہے "وہ لیگ سے آل کانگرس کے حلقوں کے روابط کا باعث بنے اس مقصد کی محیل کے لئے انہیں کو کھلے کے قریبی دوست ہونے کے باعث کافی آسانی ہو گئی۔" (28)

آخرکار 1920ء کی دہائی کے دوران جناح صاحب کانگرس سے مایوس ہونے لگے اس کئے نہیں کہ وہ فرقہ وارانہ سوچ رکھنے والے مسلمان تھے بلکہ وہ تو اس کے بالکل برعکس تھے۔ یہ گاندھی کے زیر قیادت کانگرس تھی جس کی حکمت عملی کی وجہ سے مسلمانوں نے علاء کی قیادت میں خلافت کا علم بلند کیا اور اس کے نتیجے میں نہ ہی تعصب کا شکار ہوئے۔ اس تحریک اور اس کی وجہ سے مسلمانوں میں جنم لینے والی فدہبی شدت بیندی کانگرس کی جمایت کے بغیر ممکن نہ ہو سکتی تھی۔ جناح صاحب بھی کانگرس کے اس رویے سے خاصے نالال ہوئے۔ واقعتاً ہندوستان میں بین القومیتی سیجتی اور بگانگت کو اس سے بڑا نقصان نہیں ہو سکتا تھا جتنا کہ کانگرس کے اس عمل سے ہوا۔ مسلم لیگ نے نہ تو کوئی الی حکمت عملی یا اقدام کیا اور نہ ہی وہ ایسا کوئی بھی اقدام کرنے کا آرادہ رکھتی تھی جو مسلمانوں میں فرقہ وارانہ جذبات کو برا سیکھت کر دینے کا باعث بنے اور بعدازال ردعمل کے طور پر ہندو بھی اس طرح کا رویہ اپنالیں۔

وراصل 1937ء کے انتخابات کے بعد کاگری سے افہام و تغییم نہ ہو سکنے کے بعد جناح کو اپنی تحمت عملی تبدیل کرنا پڑی۔ اس وقت تک مسلم لیگ کا اثر شخواہ داروں تک ہی محدود تھا۔ یہی وجہ تھی کہ انتخابات میں وہ موثر فران کے طور پر نہ ابحر سکی کیونکہ دیمی ووٹوں پر زمینداروں کا محمل کنٹرول تھا۔ اسی حقیقت کا ادراک حاصل کرنے کے بعد جناح نے زمینداروں کی ہر قیمت پر جمایت حاصل کرنے کا قصد کر لیا چنانچہ انہوں نے ان زمیندار سیاستدانوں سے جو کہ مسلم اکثریق صوبوں میں اقتدار پر متحرف شے معاملات طے کرنا شروع گئے۔ جناح صاحب ان (زمیندار سیاستدانوں) کو اس پر قائل کرنے کے لئے کوشاں رہے کہ اور نہیں تو کم از کم وہ مسلم کا لیبل ہی کسی کھی چھٹی دے وی اور مسلم لیگ کی مقامی تنظیموں کو ان زمینداروں کے کمل کنٹرول اس میں وی اور مسلم لیگ کی مقامی تنظیموں کو ان زمینداروں کے کمل کنٹرول میں میں وے دیا۔ اس میں جناح کا مقصد سے تھا کہ مسلم لیگ کو آگرچہ برائے نام ہی سی مسلم اکثریق صوبوں کی «محکران جماعت» کی حیثیت سے رسا شلیم کر لیا جائے۔ اس میں وہ جن کو یہ دعویٰ کہ وہ ہندوستان کے مسلمانوں کی جائز اور واحد ترجمان ہے مسلم لیگ کو یہ دعویٰ کہ وہ ہندوستان کے مسلمانوں کی جائز اور واحد ترجمان ہے مسلم لیگ کو یہ دعویٰ کہ وہ ہندوستان کے مسلمانوں کی جائز اور واحد ترجمان ہے مسلم لیگ کو یہ دعویٰ کہ وہ ہندوستان کے مسلمانوں کی جائز اور واحد ترجمان ہے مسلم لیگ کو یہ دعویٰ کہ وہ ہندوستان کے مسلمانوں کی جائز اور واحد ترجمان ہو

زمینداروں کے ساتھ اتحاد زمینداروں پر مسلم لیگ کے کنٹرول میں تو منتج نہ ہو سکا البتہ مسلم لیگ کے کنٹرول میں تو منتج نہ ہو سکا البتہ مسلم لیگ زمینداروں کے ہاتھوں کا کھلونا بن گئی۔ پنجاب میں شہری مسلم تنخواہ دار بست داروں اور بااثر زمینداروں میں واضح فرق تھا۔ سندھ میں سندھی مسلم تنخواہ دار بست

محدود تعداد میں تھے چنانچہ پنجاب اور سندھ کے زمینداروں اور مسلمان تخواہ داروں کے باہمی اتحاد میں اول الذکر برے حصہ دار تھے اور افتذار پر زیادہ تر قبضہ اننی عناصر کا تھا۔ یہ اتحاد تخواہ داروں کی نیشنل لیڈرشپ یعنی جناح اور آل انڈیا مسلم لیگ اور زمینداروں کے درمیان قائم ہوا تھا۔ تخواہ داروں کی مقامی قیادت کی بہت کم وقعت زمینداروں کے درمیان قائم ہوا تھا۔ تخواہ داروں کی مقامی مقدر عناصر کو دینے کے راہمیت تھی۔ مسلم لیگ کی قومی لیڈرشپ کے پاس علاقائی مقدر عناصر کو دینے کے لئے پچھ تھا یعنی یہ یقین دہائی کہ بعد نو آبادیاتی حکومت کائٹرس پارٹی کے ہاتھوں میں نمیں ہوگی (جو کہ اصلاحات اراضی کا پروگرام رکھتی تھی) بلکہ الیمی پارٹی کے پاس عنان بنی بر ہو گا بلکہ اننی کے کنٹرول میں ہوگی اور وہ ان کی بحیثیت طبقہ بقاء کو یقینی بنائے گی۔

تحریک یاکتان کے دوران پنجاب اور سندھ کے زمینداروں اور آل اندیا مسلم لیگ کے اتحاد کے کریکٹر کے برعکس بنگال اور سندھ کے تنخواہ داروں کی تحریکوں اور آزادی کے بعد ابھرنے والی اسانی و نسلی تحریکوں کے درمیان باہی تعلق کے کیریکٹر میں بت فرق تھا۔ اس کئے کہ ان دونوں صورتوں میں ہر دو تخواہ دار طبقول اور ان صوبوں کے غالب دیمی طبقول میں نامیاتی (organic) تعلق تھا۔ کیونکہ نیلی و لسانی (ethnic) بگالی اور سندھی تخواہ دار دراصل متمول کاشکاروں اور ان صوبوں کے چھوٹے یا برے زمینداروں کے بیٹے ہی ہوتے تھے۔ الندا تنخواہ داروں اور زمینداروں کے مفاوات رشتہ واری کے سبب مشترک ہو جاتے ہیں۔ یہ ستم کی بات ہے کہ طبقاتی تشکیل یا طبقاتی اوغام (class alignment) کے سوالوں پر غور کیا جاتا ہے تو ایسے نامیاتی رشتوں کو نظر انداز کر دیا جاتا ہے اور معاشرے کو مختلف حصوں میں تقسیم کر کے تجزیر کیا جاتا ہے تو ایسے گروہوں کو الگ الگ کمپار شنٹس میں بانٹ ویا جاتا ہے حالانکه معامله اییا برگز نهیں۔ وہ زمیندار اور متمول کاشتکار جو اپنے بیوں کو اچھی تعلیم دلا سکتے ہیں وہ بعدازاں انہیں سرکاری ملازمت دلانے اور پھر ترقی کی راہ بر آگ برھانے پر زیادہ توجہ دیتے ہیں۔ مسلم اکثری صوبوں میں زمینداروں کے 1940ء کی دہائی کے اختای سالوں میں مسلم لیگ کی جایت کرنے کے فیصلہ کا محرک اس سے قطعی

طور پر مختلف تھا جو محرک بعد کے سالوں میں بنگالی اور سندھی تحریکوں کے لئے زمینداروں کی حمایت کا سبب بنی-

جناح صاحب مسلم اکثری صوبول کے ساسی ناخداؤل لینی برے برے زمیندارول کو نالیندیدگی کی نظرے دیکھتے تھے جوابا" یہ لوگ جناح صاحب یا مرکزی مسلم لیگ کو یہ رعایت دینے کے لئے تیار نہ ہوتے تھے کہ وہ ان کے سابی حلقہ اثر میں وخل اندازی كر سكين- پنجاب مين جناب سكندر بيكث جو 1937ء مين يونينيه پارٹی اور مسلم ليگ کے درمیان ہوا اس طرح کی یک طرفہ افہام و تفیم میں سے ایک تھا۔ یونیسٹ پارٹی دراصل مسلمان مندو اور سکھ زمینداروں کے اشحاد پر مبنی ایک تنظیم تھی مسلمان یونینسٹوں کی مسلم لیگ کے ساتھ برائے نام وابنگل کے جواب میں لیگ یونینے یارٹی کے لیڈر سکندر حیات کی مکمل طور پر وست گر بن کر رہ گئے۔ شہری- دیماتی مخاصمت پنجاب کی سیاست کا نمایاں ترین پہلو تھی اور دیمی زمیندار شہری تنخواہ داروں سے کینه رکھتے تھے جو اس وقت تک مسلم لیگ میں اکثریت میں تھے۔ اس سے قبل جب یونینسٹ یارٹی پر سرفضل حسین کا کنٹرول تھا تو یارٹی پنجاب کی سیاست کو غیر فرقہ وارانہ رکھنے کا پختہ عزم رکھتی تھی۔ سر فضل حسین کا قریبی تزین رفیق کار اور مصاحب خاص چوبدری چھوٹو رام تھا جو مذہبا" ہندو تھا اسی طرح فضل حسین کا ایک اور دوست مر سندر سکھ مجیتھیہ تھا سندر سکھ مجیٹھیہ پنجاب کے معروف سکھ زمیندار گرانے کا فرد تھا۔ آگرچہ فضل حیین مسلم تنخواہ داروں کے ارکان کی سررستی کے لئے تیار تھا لیکن وہ اور اس کے رفقاء شربوں سے خار کھاتے تھے اور انہیں یہ مرکز پند نہ تھاکہ وہ ان کے اقتدار میں شریک ہونے کی کوشش کریں۔ اقبال نے بھی 1935ء میں اپنی ایک تقریر میں فضل حسین کے شہری طبقہ کے لئے تعصب کا شکوہ کیا تھا اس طرح کے خیال کا اظہار ملک برکت علی نے بھی کیا یہ دونوں حضرات مسلم لیگ کے شری سپوت تھے۔ (29) بعدازاں اقبال نے متعدد بار جناح سے بھی اس بات پر احتجاج کیا کہ انہوں نے فضل حسین کے جانشین سکندر حیات سے معاہدہ کر لیا تھا۔ اکتوبر اور نومبر 1937ء کے درمیانی عرصے میں اقبال نے جناح کو کئی خط لکھے جن میں

شکوہ کرتے ہوئے ایک جگہ لکھتے ہیں کہ 'سر سکندر لیگ اور پراونشل پارلیمانی بورڈ پر مکمل کنٹرول سے کم کسی بھی طرح آمادہ نہیں۔' (30) جناح نے اس معاملے میں دانشمندانہ خاموشی افتیار کئے رکھی اور اقبال کے خطوط کا جواب نہ دیا۔ لیگ کو سکندر حیات خان اور دیگر یونینسٹوں کے حوالے کرنے کے بعد ان کے پاس اب کنے کو پچھ نہ تھا۔

سندھ میں صور تحال کافی مختلف تھی کیونکہ وہاں پر مسلم تنخواہ داروں کی مقامی بنیاد (base) پنجاب کی نسبت بہت ہی محدود تھی۔ وہاں پر مسلم لیگ کی شہری لیڈرشپ خصوصاً کراچی میں غیر سندھیوں پر مشمل تھی جبکہ دیری و لسانی اور نسلی سندھی لیڈرشپ متصادم گروہوں میں بٹی ہوئی تھی ان گروہوں کی قیادت بالتر تیب غلام حسین ہزایت اللہ اور جی ایم سید کے ہاتھوں میں تھی۔ اپنی ساجی تشکیل کے لحاظ سے ہدایت اللہ کے زیر قیادت گروہ پنجاب کی یونینسٹ پارٹی سے مشابہہ تھا۔ جناح صاحب نے ہرایت اللہ دھڑے سے معاملہ کرنے کی ٹھانی جو کہ اپنے حریف کے مقابلے میں زیادہ طاقتور تھا۔ لیکن یہ فیصلہ بید تلخ تھا۔ جناح نے پارٹی میں اپنے رفقائے کار کے بارے طاقتور تھا۔ لیکن یہ فیصلہ بید تلخ تھا۔ جناح نے پارٹی میں اپنے دفقائے کار کے بارے میں اپنے خیالات بردے رازدارانہ انداز میں گورنر سندھ سر ہیو ڈاؤ میں اپنے خیالات بردے رازدارانہ انداز میں گورنر سندھ سر ہیو ڈاؤ میں اپنے خیالات برطانیہ کے خدام سے جناح صاحب کے تعلقات کی واضح عکاسی ہوتی ہے) ڈاؤ ایک خفیہ خط میں وائنہ ائے ہند لارڈ ویول کو سیاسی پیش رفت کے حوالے سے رقم کرتا ہے۔

جناح نے کراچی میں خاصا طویل قیام کیا.... اور 'رہنماؤں' کے ماتھ لمبی میٹنگیں کیں.... جناح ان سب کو بہت ناپند کرتے ہیں (ایک مرتبہ انہوں نے مجھ سے یہ کما کہ وہ ان سب کو محض 5 لاکھ روپے میں خرید سکتے ہیں جوابا" میں نے کما کہ میں یہ کام کمیں ستے داموں میں کر سکتا ہوں) انہیں اس بات پر تثویش ہے کہ وہ جس بھی مخض کو لیگ کا کلٹ دیں وہ کمیں شکست سے دوچار نہ ہو جائے۔ اس حوالے سے انہیں اس کی پرواہ نمیں کی امیدوار کی لیگ سے غیر مشروط وفاداری ہے یا نمیں- (31)

جناح در حقیقت میں چاہتے تھے کہ صوبائی حکومتوں پر کسی طرح سے مسلم لیگ کا لیبل چیاں ہو جائے۔

اس حكمت عملي سے حاصل ہونے والے وقتی فوائد سے تو انكار ممكن سيں-کیونکہ اس کے باعث جناح کی آل انڈیا پوزیشن کو جواز مل گیا اور ان کی سودے بازی کی صلاحیت میں بھی اضافہ ہوا۔ جہاں اس بات کا تعلق ہے کہ صوبائی سیاست پر غلبہ ر کھنے والے عناصر نے آخر مسلم لیگ کی سیادت کو قبول کی۔ یہ وضاحت طلب نقطہ ہے۔ یہ مسلم لیگ کی ووٹ حاصل کرنے کی صلاحیت بہت محدود تھی اور اپنے اپنے علاقوں میں تو دیمی زمیندار ہی ووٹوں پر اپنا کنٹرول قائم کئے ہوئے تھے۔ دراصل سندھ اور پنجاب کے بوے زمینداروں کے لئے مسلم لیگ میں جو بھی کشش تھی اسے تبھی سمجھا جا سکتا ہے اگر ہم طویل دورانیہ میں در آنے والے سایی امکانات میں متوقع بنیادی تبدیلی یر غور کریں۔ اس سے قبل ان زمینداروں کی نظریں زیادہ دور مستقبل تک نہ جایاتی تھیں علاوہ ازیں ان کی سایی دلچیسی صوبائی سطح تک ہی محدود تھی۔ لیکن آزادی کے امکان نے انہیں صوبائی افق سے آگے تک دیکھنے پر مجبور کردیا اور بعض تو دو سرے زمیندار سیاستدانوں سے پہلے ہی خطرہ بھانپ گئے تھے۔ اب بیہ واضح ہو چکا تھا کہ نو آبادیاتی دور کا جلد یا بدیر خاتمہ ہو جائے گا۔ چنانچہ اپنے نو آبادیاتی سرستوں کے طلے جانے کے بعد ان زمینداروں کو کانگرس راج کا سامنا کرنا پڑے گا جو زرعی اصلاحات سے اپنی کمٹ منٹ کا اظہار وو ٹوک الفاظ میں کر چکی تھی۔ لندا اپن طبقاتی یوزیش کو برقرار رکھنے کے لئے ان زمینداروں کے لئے ضروری ہو گیا تھا کہ وہ مرکز میں انڈین نیشنل کانگرس کی بجائے مسلم لیگ کی حکومت کے قیام کے لئے متحرک ہوں۔ اور اگر اس کے لئے پاکتان کا قیام ضروری تھا تو وہ بھی انہیں منظور تھا۔ اس کے لئے کوئی شکل ہو یا جغرافیائی تبدیلی انہیں اس کی پرواہ نہ تھی بلکہ انہیں تو اپنی بقاء کی فکر لاحق تھی جس کے لئے مسلم لیگ بہتر ذریعہ ثابت ہو سکتی تھی کیونکہ اس کا

کمل انحصار زمیندار طبقے پر ہی تھا۔ اور اگر مسلم اکثریق صوبوں کی کیسی ہی تشکیل کیوں نہ ہو طاقت اور اقدّار انہی کے ہاتھوں میں رہے گا۔ مسلم لیگ سے اس تعلق میں نظرید کا کوئی وخل نہ تھا بلکہ یہ زمینداروں کا طبقاتی مفاد تھا جس بنا پر وہ سب لیگ میں شامل ہونا شروع ہو گئے۔ جب آزادی کا ظہور واضح طور پر دکھائی نہ دے رہا تھا اس وقت تک لیگ کی سیاست میں ان زمینداروں کو کوئی دلچیبی محسوس نہ ہوئی۔ یہ تو آزادی کے واضح حقیقت بن جانے کے بعد انہوں نے جو ق در جو ق مسلم لیگ میں شامل ہونا شروع کیا اور جلد ہی مسلم لیگ یر ان کا کمل قبضہ ہو گیا۔

جب جناح نے پاکستان کا نعوہ بلند کیا تو ان کے مخالفین نے بت سی سلسل کے ساتھ یہ شکوہ کیا کہ جناح صاحب اس کی وضاحت نہیں کر رہے کہ پاکستان دراصل کس نوعیت کا ملک ہو گا۔ ایک کہنہ مثق سیاستدان کی حیثیت سے جناح نے مستقبل سے متعلق اپنے تمام ارادوں اور پروگرام کو واضح طور پر نشر کر دینا مناسب نہ سمجھا تھا۔ کین مید معلوم کر لینا مچھ زیادہ مشکل نہ تھا کہ وہ مسلم اکثریق صوبوں کو گروہی تشکیل دینے کے بعد انہیں ایک حد تک علاقائی خود مختاری دینے کا ارادہ رکھتے ہیں۔ وہ اس خود مخاری کو انڈین فیڈرل یونین کے اندر رہتے ہوئے حاصل کرنے کے خواہال تھے بجائے اس کے ہندوستان کی تقسیم کر دی جائے۔ خصوصاً اگر اس کے نتیج میں پنجاب اور بنگال کی بھی تقسیم ہو جائے۔ اور یہ کہ وہ انڈین فیڈرل یونین کے اندر رہتے ہوئے ہی ایک علاقائی گروہ بندی (regional grouping) کی صورت میں پاکستان کی تشکیل سے ہی کافی خوش تھے جس کی توثیق ان کے تین تمی (Three-Tier) کابینہ مٹن کو بلا تال قبول کر لینے سے ہوتی ہے جو ابریل 1946ء کو پیش کیا گیا تھا۔ لیکن کانگرس نے اس پیشکش کو محمکرا دیا تھا۔ اس طرح کے حل کی صورت میں مرکز کمزور ہو جاناً اور اندين نيشل كأكرس اور مندوستاني بور ثروا كا مندوستان ميس بلاند دويليمنث (Planned Development) کا بنیادی مقصد و هرے کا و هرا ہی رہ جاتا : چنانچہ کانگرس کے کابینہ مٹن کو مسترد کر دینے کے فیلے کو صحیح قرار دیا جا سکتا ہے کیونکہ اس سے ہندوستان میں منصوبہ جاتی (Planned) صنعتی ترقی کا عمل جاری ہو سکا- مسلم لیگ کے

لئے فیڈرل یونین کی طرح کا حل خصوصی طور پر یو پی اور دیگر مسلم اقلیتی صوبوں کے مسلمانوں کے نقطہ نظر سے بہت اہم تھا کیونکہ ایسی صورت میں ان میں اور مسلم اکثریتی صوبوں کے مقدر مسلمانوں کے درمیان رابطہ ممکن ہو جاتا۔ یہ "ایک دوسرے کو بر مالوں بی مقال بنا کر رکھنے" کا نظریہ اس خیال پر جنی تھا کہ مسلم اکثریتی زون میں غیر مسلموں کی حالت اور شخط غیر مسلم اکثریتی زون میں مسلمانوں کی حالت و شخط کی ضانت ہو گا۔ دونوں جوانب اقلیتی قومیتیں بی تمام حالات کی گردش کا نعین کرتیں۔ مزید برآل گار یو پی کے مسلمانوں کے شخط اور مفاوات بی کا سوال تھا جنمیں کہ تحریک پاکستان کی اربطہ کی ہڑی کہا جا سکتا ہے تو پاکستان جس بھی شکل میں ہوتا لازی بات ہے کہ دینی ریاست (Theocracy) پھر بھی نہ ہوتا۔

جناح نے مسلسل ندہی ریاست کے بارے میں تصورات کی مخالفت کی اور سیکوار ریاست کے قیام سے متعلق اپنی کمٹ منٹ کے صریح اظمار میں بھی ایکھاہٹ ظاہرنہ ک- فروری 1938ء میں علی گڑھ مسلم یونیورشی میں کہ جو مسلم تنخواہ داروں کا مرکز تھا طلباء سے خطاب کرتے ہوئے انہوں نے کہا: "دلیگ کا اہم ترین کام یہ ہے کہ اس نے آپ کو مسلمانوں میں رجعت پیند عضرے آزاد کر دیا ہے مزید برآل بیہ سوچ بھی پیدا کر دی ہے کہ وہ جو کہ خود غرضی پر مبنی کھیل کھیلتے ہیں وہ غداری کا ار تکاب کرتے ہیں۔ اس (لیگ) نے یقنینا مولوی اور مولاناؤں پر مشمل ناپندیدہ عناصر سے آپ کو چھٹکارا ولا دیا ہے۔ (32) انہوں نے بارہا اس بات کا اعادہ کیا کہ پاکستان میں 'ذات' اعتقاد اور فرقہ و ندہب کی بنیاد پر کسی کو کسی پر کوئی اقمیاز نہ ہو گا۔ عائشہ جلال نے جناح کے سیای کردار کا این معروف تصنیف (Sole Spokesman) میں تجزیر کرتے ہوئے کم از کم دو مواقع کی نشاندی کی جب جناح نے مسلم لیگ کو "دو قومی نظریے" سے مسلک كر دينے كى كوششول كى يرزور طريقے سے مزاحمت كى- (33) 11 أگست 1947ء كو پاکستان دستور ساز اسمبلی کے افتتاحی اجلاس سے جناح کا خطاب دراصل پاکستان کو سیکولر ریاست بنانے کی نوید تھی۔ چنانچہ نئ ریاست کے مرکزی فورم سے خطاب کرتے ہوئے انہوں نے کما:

آپ کی بھی ذات' ذہب یا گار سے تعلق رکھتے ہوں۔
اس کا ریاستی امور سے کوئی تعلق نہیں ..... ہم اس بنیادی اصول
سے ابتداء کرتے ہیں کہ ہم سب ایک ہی ریاست کے شہری
ہیں ۔۔۔۔ میرے خیال میں ہمیں ای نظریے کو مقدم رکھنا
چاہئے کہ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ ہندؤ ہندؤ نہیں رہیں گے
اور مسلمان مسلمان نہیں رہیں گے۔ نہ ذہبی نقطہ نظرسے کیونکہ
سے ہر مخض کا ذاتی معالمہ ہے بلکہ سیاسی نقطہ نظرسے بھی سب
ہی ریاست کے شہری ہیں۔ (34)

سیکولر اصول کو پاکستان کی بنیاد قرار دینے سے متعلق اس سے زیادہ واضح بیان ہو بی نہیں سکا۔

چنانچہ آج کے پاکستان کے صحیح معنوں میں وارث اور اس کے نظریے کے حقیق امین سیکولر ازم پر یقین رکھنے والے افراد ہی ہیں۔ ان میں سے بہت سے باعمل مسلمان بھی ہیں جو سیاسی مقاصد کے حصول کے لئے اسلامی نظریے کے استعال کو مسترد کرتے ہیں۔ اگر ابھرتے ہوئے مسلم تنخواہ داروں کا پہلے پہل نظریہ اسلامی جدیدیت تھا تو اب وہ ایک علم و دانش کی تحریک کے طور پر زندہ نہیں رہا۔ اسلامی جدیدیت ایک مخترسے گروہ (طلوع اسلام گروپ) تک ہی محدود ہو گئی ہے جس کی قیادت غلام احمد پرویز کے ہاتھوں میں ہے (غلام اند پرویز کا پچھ عرصہ قبل انقال ہو چکا ہے۔ اب طلوع اسلام فروہ اسلامی جدیدیت کے بنیادی سے متاثر افراد کا گروہ بھی تقریباً ختم ہو چکا ہے) اب تو اسلامی جدیدیت کے بنیادی نظریات بھی قصہ پارینہ بن گئے ہیں۔ پھر بھی اس گروہ کی کوشش کبی رہی ہے کہ اپ نظریات کو سیکولر ازم کے قالب میں ڈھالتے رہیں۔ پاکستان کی صور تحال کو سیجھنے کے نظریات کو سیکولر ازم کے قالب میں ڈھالتے رہیں۔ پاکستان کی صور تحال کو سیجھنے کے نظریات کو سیکولر ازم کے قالب میں ڈھالتے رہیں۔ پاکستان کی صور تحال کو سیجھنے کے نظریات کو سیکولر ازم کے قالب میں ڈھالتے رہیں۔ پاکستان کی صور تحال کو سیجھنے کے بارے میں اس کا یہ تجربہ برسوں پرانا ہے۔ اس کے اپنے الفاظ میں:

میرا کمنا یہ ہے کہ نوجوان طلباء و طالبات میں سے حقیق اسلامی ریاست کے قیام کے حق میں بہت ہی کم لوگ ہوں اگر ریاست محض برائے نام اسلامی ہو تو انہیں اس پر کوئی اعتراض نہ ہو گا۔ ان کی اکثریت کی اسلام سے وابنتگی سراسر ذاتی مسئلہ ہے یا چھروہ اس جانب بے اعتنائی کا رویہ رکھتے ہیں یا اسے عمد حاضر سے مطابقت نہ رکھنے کے باعث مسترد کر دیتے ہیں جس کے باعث وحدت کی بجائے مغائرت اور انتشار برپا ہو جائے گا۔ (35)

کچھ ہی عرصہ قبل اس مسئلے پر سبط حسن نے اپنی تصنیف 'نوید فکر' (36) میں تجزیاتی انداز میں بحث کی ہے اور وہ بھی اننی نتائج پر پنچے ہیں۔

#### پاکستان میں اسلام

مسلم لسانی و نسلی عصبیت (ethnicity) پاکستان کے قیام کے اپنے بنیادی مقصد کے حصول کے بعد بھی قائم رہی اگر مسلم تنخواہ دار طبقہ کو اب ہندوؤں کی مخالفت کا سامنا نہیں تھا۔ بلکہ پاکستان بن جانے کے بعد ایک نئے غالب لسانی و نسلی (ethnic) گروہ ظہور میں آیا جو کہ مقدر پنجابیوں پر بنی تھا جوابا " تقسیم ہند سے پہلے کے مسلم تنخواہ دار طبقے نے بھی اپنی مختلف نسلی و لسانی گروہوں کی شکل میں تشکیل نو گی۔ مثلاً بنگائی سندھی ' پٹھان اور بلوچ! بیہ سب نئی ریاست میں مراعات سے محروم لوگ تھے۔ بنگائی سندھی ' پٹھان اور بلوچ! بیہ سب نئی ریاست میں مراعات سے محروم لوگ تھے۔ بیہ سب اپنے لئے وسائل میں سے جائز حصہ مانگتے تھے۔ وہ مسلم نسلی و گروہی شناخت یہ سب اپنے لئے وسائل میں سے جائز حصہ مانگتے تھے۔ وہ مسلم نسلی و گروہی شناخت میں ہموڑ آئے تھے۔ اب علاقائی مسلمہ پاکستانی سیاست میں ایم ترین مسلمہ تھا جس پر اسلامی نظریے کا نعرہ لگا کر پردہ ڈالنے پھوٹڈی کوشش کی ایم ترین مسلمہ تھا جس پر اسلامی نظریے کا نعرہ لگا کر پردہ ڈالنے پھوٹڈی کوشش کی تاکہ ان کے علیمہ علاقائی اور ثقافتی تشخص کو بلا جواز ثابت کیا جا سکے۔

علاقائی بنیادوں پر مراعات اور محرومی پر مبنی ایک تازہ سلسلہ شروع ہو چکا تھا۔ اگرچہ مشرقی پاکستانی تعداد میں 41.9 ملین تھے جبکہ مغربی پاکستانیوں کی تعداد 33.7 ملین تھی (1951ء کی مردم شاری کے مطابق) لیکن سرکاری ملازمتوں میں ان دو علاقوں کا حصہ عدم مطابقت کا منہ بولتا ثبوت تھا۔ 1948ء میں سی ایس پی کیڈر (Cadre) کی اعلیٰ ملازمتوں میں مشرقی پاکستانیوں کا حصہ 11 فیصد تھا۔ سی ایس پی ہی بیورد کریسی اور ریاستی

وُهانج كو كنرول كيا كرتے تھے۔ فوج ميں مشرقي پاكتانيوں كا حصه مفتحكه خيز حد تك كم تها يعني اس مين صرف 1.5 فيصد مشرقي ياكتاني تقع مزيد برآل تمام برائيويث مسلم فرقول کے افایہ جات میں مشرقی پاکستانیوں کا حصہ محض 3.5 فیصد تھا۔ (37) علاوہ ازیں قیام یاکتان کے کچھ بی عرصہ بعد بورے مشرقی یاکتان میں سیاسی تشدد کی بھربور امردور گئ-جب فروری 1952ء میں بگالی لسانی تحریک ڈرامائی قوت کے ساتھ پھوٹ بڑی تو کچھ دنوں کے لئے صوبے میں حکومت مکمل طور پر بے بس ہو کر رہ گئے۔ اس دوران ہر بنگالی جو کہ سرکاری ملازم تھا ہڑ تال پر چلا گیا۔ یہ بات خصوصی ابمیت کی حامل ہے کہ بیہ لمانی تحریک ڈھاکہ یونیورٹی کے کیمیس سے شروع ہوئی تھی۔ اس تحریک نے مسلم لیگ کا یہ وعویٰ بھی غلط ثابت کر دیا کہ وہ مشرقی پاکستان کی نمائندہ جماعت ہے 1954ء کے صوبائی انتخابات میں حکران جماعت (مسلم لیگ) 309 میں سے صرف 10 نشنیں عاصل کر سکی۔ علائکہ اس عرصے میں حزب اختلاف کی جماعتوں کو ظلم و ستم کا نشانہ بنایا جاتا رہا اور بینائیٹر فرنٹ (جگنو فرنٹ) کے متعدد کامیابی سے ہمکنار ہونے والے امیدوار انتخابت کے وقت قید میں تھے۔ اس کے باوجود جگنو فرنٹ جو بنگالی نیشلزم کا نعرہ بلند كر كے انتخابات ميں حصہ لينے كے لئے ميدان ميں اترى تقى بے مثل كاميابى سے سر فراز ہوئی۔ جلد ہی سندھی' پھان اور بلوچ تحریکیں بھی اس نبج پر پیش رفت کرتی ہوئی و کھائی وینے گیں۔

پاکستان میں پہلے پہل جناح صاحب کی مروجہ سیکولر روایت برقرار رہی۔ مارچ 1949ء میں دستور ساز اسمبلی میں قرارداد مقاصد کو متعارف کراتے وقت وزیراعظم لیافت علی خان نے کہا: عوام ہی طاقت اور افتدار کے عامل ہیں اور اس کا فطری متیجہ کی ہو گاکہ کسی بھی قتم کا ذہبی ریاست کا خطرہ از حد خود تحلیل ہو کر رہ جائے گا۔ کسی ہو گاکہ کسی بھی قتم کا ذہبی ریاست کا خطرہ از حد خود تحلیل ہو کر رہ جائے گا۔ (38) وُاکومنٹس اینڈ سپیچز آن دی کانسٹیوشن آف پاکستان لیڈیٹر (Documents and Speeches on the Constitution of Pakistan) کے ایڈیٹر کی وہلو چوہدری نے جو کہ خود بھی اسلامی نظریے کا بڑا چیمپئن تھا یہ شکوہ کیا کہ آئین کی وہری رپورٹ تھی جے 1950ء میں کے پہلے مسودے (جو بنیادی اصولوں کی کمیٹی کی عبوری رپورٹ تھی جے 1950ء میں

کمل کر کے منظر عام پر لایا گیا تھا) اس سے علماء ناخوش ہیں کیونکہ مجوزہ آئین میں اسلامی دفعات نہ ہونے کے برابر ہیں۔ (39)

پاکستان کے معرض وجود میں آ جانے کے بعد جونی پنجاپیوں کی محمرانی کے خلاف علاقائی احتجاج شروع ہوا تو نظریاتی انداز فکر میں تبدیلی رونما ہونے گئی۔ یکدم اسلام اور اسلامی اخوت و بھائی چارے کے تصورات کی بحرپور انداز میں ترویج کی گئی۔ بنگالیوں' پٹھانوں' سندھیوں اور بلوچوں کی طرف سے علاقائی اور اسانی و نسلی شاخت کی بنیادوں پر کئے جانے والے کس بھی قتم کے مطالبے کو حب الوطنی کے سراسر منانی قرار دے دیا گیا کیونکہ مقدر طبقے کی طرف سے تواتر و تشلسل کے ساتھ یہ پرچار کیا جانے لگا تھا کہ تمام پاکستانی اسلام کی رو سے ایک ووسرے کے بھائی ہیں۔ پنجاب سے تعلق رکھنے والے مقدر گروہ بی کی خواہشات کے پیش نظر آئینی تجاویز پر نظر فانی کی گئی اور رکھنے والے مقدر گروہ بی کی خواہشات کے پیش نظر آئینی تجاویز پر نظر فانی کی گئی اور اشہیں دوبارہ سے صبط تحریر میں لایا گیا۔ چوہدری خوشی سے نمال ہو کر یہ رپورٹ کرنا کہا ہیں جودت کو خاصی بردی تعداد میں شامل کیا گیا اور جس کی سب سے عمدہ خصوصیت علماء بورڈ کا قیام تھا جو اس کا جائزہ لے گا کہ گیا اور جس کی سب سے عمدہ خصوصیت علماء بورڈ کا قیام تھا جو اس کا جائزہ لے گا کہ گیا اور جس کی سب سے عمدہ خصوصیت علماء بورڈ کا قیام تھا جو اس کا جائزہ لے گا کہ گیا تونون قرآن اور سینٹ کے منانی تو نہیں۔' (40)

اس عمدہ خصوصیت کا حتی بتیجہ یمی نکلا کہ "تعلیمات اسلامیہ" کا ایک بورڈ قائم ہو گیا جس کا کردار سراسر مشاورتی تھا وہ بھی صرف صغحہ قرطاس کی حد تک کیونکہ عملی طور پر تعلیمات اسہلامیہ کا بورڈ بھی وجود نہ پا سکا کیونکہ بیوروکریں اور فوج کے گئے جو ڑ (oligarchy) کو بیہ قطعا" منظور نہ تھا کہ مولوی اس کے ساتھ طاقت میں شریک ہو جائیں۔ لہذا اسلامائزیش کے نعرے کے سالوں تک مسلسل استعال کا صرف بھی بتیجہ نکل سکا کہ ملک کا نام جمہوریہ پاکستان سے اسلامی جمہوریہ پاکستان رکھ دیا گیا اور آئین میں یہ دفعہ شامل کر دی گئی کہ ملک کا صدر مسلمان ہو گا لیکن تحمران طبقہ (بیوروکری میں یہ دفعہ شامل کر دی گئی کہ ملک کا صدر مسلمان ہو گا لیکن تحمران طبقہ (بیوروکری اور فرج بی عناصر کو مزید کی جمہوریہ بی مقصد کے حصول کے لئے۔

غالب پنجابی مقتدر ٹولے نے اسلامی پاکستان کے نعرے کا خوب استعال کیا اور مقصد اس کے سوائے اور کچھ نہ تھا کہ علاقائی تحریکوں کو بے جواز ثابت کیا جائے جس کے لئے ذہب اور علماء (مولویوں) کا بے در لیخ استعال کیا گیا۔

پورے ملک کا سیکولر موڈ اور میلان اس وقت واضح ہو کر سامنے آیا جب 1970ء میں منعقد ہونے واٹلے پہلے عام انتخابات میں اسلام کی شیدائی' جماعتیں بری طرح پٹ گئیں۔ سیکولر خطوط پر منظم عوامی لیگ جو کہ سراسر بنگالیوں کی نمائندہ جماعت تھی اور اسے مغربی پاکستان میں فرہ برابر پذیرائی نہ ہو سکی تھی مشرقی پاکستان میں پوری طرح فاتح رہی۔ وہاں عوامی لیگ کو ایک کے علاوہ باتی تمام نشتوں پر کامیابی عاصل ہوئی۔ مغربی پاکستان میں پاکستان پیپلز پارٹی اپنے روٹی کپڑا اور مکان کے سیکولر نعرے کی بنا پر خاص طور پر پنجاب اور سندھ میں جیران کن فتح سے جمکنار ہوئی جبکہ بائیں بازو کی جماعت نیشنل پارٹی کی کارکردگی بلوچستان اور سرحد میں کانی حوصلہ افراء رہی۔ ان جماعتوں کے بیشنل پارٹی کی کارگردگی بلوچستان اور سرحد میں کانی حوصلہ افراء رہی۔ ان جماعتوں کے بیشن سالامی پارٹیاں بری طرح سے ناکام ہوئیں۔

بنگالی تحریک بالا فر بنگلہ دیش کی آزادی پر منتج ہوئی۔ بنگالی تخواہ دار (Salariat) دراصل اس تحریک کا ہراول دستہ تھے آگرچہ اس کی جڑیں مشرقی پاکستان کے دیمات میں بھی بہت گری تھیں۔ ایک دیمی آبادی والے علاقے میں (کہ جمال کی آبادی 1960ء میں تقریباً 5 فیصد تھی) بنگالی تنخواہ داروں کی بردی اکثریت متمول کاشتکاروں یا پھر زمیندار اشرافیہ کے بیٹے تھے جنہیں دیمات میں رہنے والے عوام کی ٹھوس جمایت حاصل تھی۔ بعد میں تقریباً میں کچھ سندھ میں ہوا۔ سندھ میں چلنے والی تحریک بھی صریحا "سیکولر بھی۔ تھی۔ میں جوا۔ سندھ میں جوا۔ سندھ میں جاتے والی تحریک بھی صریحا "سیکولر تھی۔

سندهی شخواہ داروں کو بھی تقریباً تمام دیمی آبادی کی جمایت حاصل ہے۔ بالکل اس طرح جیسے بنگال کی صور تحال تھی۔ سندھیوں کی شکایات میں وقت کے ساتھ ساتھ اضافہ ہو آ جا رہا ہے۔ سندھی زمیندار اور چھوٹے کسان دونوں دریائے سندھ سے حاصل ہونے والے پانی کی تقتیم میں اپنے جائز جھے کا مطالبہ کرتے ہیں انہیں تمام تر شدت کے ساتھ یہ احساس ہے کہ سندھیوں کو پانی کے جائز جھے سے محروم رکھا جا رہا

ہے۔ وہ سندھی کھیت مزدور یا مزارعین جو کاشکاری کے عمل میں زرعی مشینری کے استعل کے باحث اپنے روایتی ذرایعہ روزگار سے ہاتھ دھو بیٹنے کے باعث شہوں کا رخ کرنے پر مجبور ہو گئے ماکہ وہاں جا کر محنت مزدوری کریں لیکن سندھ کا شہری معاشرہ جو کہ زیادہ تر کراچی- حیدر آباد اور سکھر جیسے برے صنعتی شہوں پر مشمل ہے غیر سندھیوں کی غالب اکثریت کا حامل ہے بلکہ بد کمنا زیادہ مناسب ہو گا کہ سندھ کے شر غیر سندهی ہو گئے ہیں جن میں سندهی بیگانہ اور اجنبی ہو کیے ہیں چنانچہ وہاں پر انہیں مزدوری یا دیگر چھوٹی موٹی ملازمتیں بھی میسر نہیں کیونکہ ان پر بھی پنجاب اور صوبہ سرحد کے لوگ متصرف بیں اس طرح سندھیوں کے تمام طبقات ہر طرح کی شکایات اور رنجشوں کی تجیم بے ہوئے ہیں۔ اننی شکایات کا 1983ء کی تحریک کے دوران عملی مظاہرہ دیکھنا میں آیا جب تمام سندھی طبقات نے مجتمع ہو کر تحریک برائے بحالی جهوریت (MRD) میں حصد لیا۔ یہ تحریک محض سندھی تنخواہ داروں تک ہی محدود ہی ربی- لیکن به تحریک سنده میں سکونت پذیر المازمت پیشه غیر سندهی طبقات کو این دائرہ اثر میں لانے پر آمادہ نہ کر سکی۔ المذا شہوں میں یہ تحریک بے اثر ہو کر رہ گئے۔ حال ہی میں سندھ میں چلنے والی اس تحریک کے رہنماؤں نے کہ جو اس مسئلہ سے واقفیت رکھتے ہیں سندھی (ethnicity) اسانی و نسلی بنیادوں کی نئی توجع کی ہے جس کے مطابق سندهی شرول میں بسے والے مهاجر بھی سندھی ہی ہیں۔ ان کے کہنے کے مطابق سندهی ہونے کے لئے لسانی و نسلی بنیاد کی بجائے علاقے سے وابنتگی (Roots) اہمیت کی حامل ہوتی ہے۔ چونکہ مهاجر اب سندھ ہی کے رہائش ہیں اور اسی سرزمین سے وابستہ ہیں للذا وہ بھی سندھی ہیں۔ لیکن پنجابیوں خصوصاً بیورو کریوں اور فوجیوں کہ جنہوں نے سندھ میں زرعی اراضی اللث کروا کی ہے اور مزید پنجابیوں کو اینے طازمین کے طور پر یمال لا کر با لیا ہے ان کا معالمہ دوسرا ہے۔ ان سندھی حضرات کے نزدیک تو یمال پر حملہ آورول اور فاتحین کے روپ میں آن دھمکے ہیں اور انہیں ہر صورت میں واپس پنجاب لوٹنا ہو گا نیز سندھ کی اراضی کو بھی سندھیوں کو واپس کرنا ہو گا۔

ضاء الحق کے عنان اقتدار سنبھال لینے کے بعد ایک اور پہلو جس کا استعال مشاہدے میں آیا وہ فوج کے ریاسی ڈھانچے پر قابض ہونے کے عمل کے لئے جواز کو تلاش کرنا تھا جس کے لئے اسلامی نظریے کو استعال کیا گیا۔ انتخابات کروانے سے خوفردہ فوجی جزل نے بلاخر اللہ کی جانب رجوع کیا۔ لیکن اس کے لئے محض نعوہ بازی پر ہی قانع ہو جانے کی بجائے عملی طور پر بھی پچھ نہ پچھ کر کے دکھانا ضروری تھا ناکہ سکی عوام کو اس پر قائل کیا جا سکے کہ وہ اسلام کے نفاذ میں سنجیدہ ہے۔ اس کے بلوجود جزل ضیاء کچھ زیادہ تبدیلی نہ لا سکا خاص طور پر معیشت کو اسلامی قالب میں ڈھالنا اس کے لئے مکن نہ ہو سکا۔ اسے بعد نوآبلویاتی سرملیہ دارانہ معیشت کی محرانی کی ذمہ داری سونبی گئی تھی جس کے اپنے قواعد و ضوابط ہوتے ہیں جنہیں جنرل ضیاء نہ تو نظر انداز کر سکتا تھا اور نہ ہی مسترد کر سکتا تھا۔ الندا اسے چند علامی تبدیلیوں یر ہی قناعت کرنا ریزی۔ معاثی میدان میں وہ کوئی بھی قاتل ذکر اصلاحات یا تبدیلی نہ لا سکا۔ 1980ء میں ترمیمی آرڈینس کے ذریعے جب شرعی عدالتوں کو قائم کرنے کے لئے صدارتی تھم نامہ صاور ہوا جس میں تمام قوانین کو شریعت سے ہم آہنگ کرنے کی ہدایت بھی کی گئی تھی تو سیشن 203 اے کے سب سیشن (سی) کے تحت کاروبار معیشت کو بالکل حذف کر ویا گیا۔

اسلامائزیش کے نام پر حکومت زیادہ سے زیادہ کاسینکس تبدیلیاں ہی کر سکی اگرچہ کاسمینک بعنی بناوٹی تبدیلیوں کی اصطلاح بھی مناسب نہیں گئی کیونکہ ایسی ہی تبدیلیوں کی آڑ میں حدود آرؤینس کے تحت وحشانہ سزاؤں کا ارتکاب کیا گیا۔ حکومت نے علامتی اور عملی دو طرح برے سوچے سمجھے انداز میں پاکستانی معاشرے میں عورتوں کے رتبے اور مراعات کو طعن و تشنیع کا نشانہ بنانا شروع کیا۔ جس کے ردعمل کے طور پر خواتین کی تحریک کا آغاز ہوا جس نے ایسی قوت کو جنم دیا جس کی پاکستان کی آریخ میں اس سے پہلے مثال نہیں ملتی تھی۔ ایک اقدام جے صحیح معنوں میں بناوٹی اور مصنوعی قرار دیا جا سکتا ہے مود سے پاک بنکاری تھی جس پر حکومت نے اپنی اسلامائزیشن کے اقدام جے متوں میں قابل قدر کارنامہ قرار دیا۔ بیکوں کے لئے یہ ضروری قرار دیا گیا کہ وہ اقدامات میں قابل قدر کارنامہ قرار دیا۔ بیکوں کے لئے یہ ضروری قرار دیا گیا کہ وہ

سود وصول کرنے کی بجائے صارفین کی اشیاء (جائیداد) خرید لیں جو کہ دو سری صورت میں اشیاء کو دوبارہ اننی کو منظے داموں میں اقرض کے عوض ربان رکھی جاتی تھی۔ اور ان اشیاء کو دوبارہ اننی کو منظے داموں بحق دیں۔ اس طرح جائیداد یا کسی بھی شے کو خرید کر فروخت کر دینے میں جو فرق ہو گا اسے منافع کا نام دیا گیا جو کہ اسلام کے خلاف نہ تھا اگرچہ عملی طور پر سود اور اس اسے منافع کا نام دیا گیا جو کہ اسلام کے خلاف نہ تھا اگرچہ عملی طور پر سود اور اس دمافع) میں کوئی فرق نہیں۔ اس طرح یہ الی بناوئی تبدیلیاں تھیں جن کا مروجہ بنیادی دمانع پر قطعا کوئی اثر نہ ہوا۔

فیاہ حکومت اپنی اسلاائریش کی پایسی میں 1984ء تک اپ افتتایی مرحلے تک ان پہنی۔ نظریہ پاکستان کے حوالے سے اپنی کڑین پر بہنی پاکستان کی بنیاد پر بہنی دلیل کو فیاء الحق نے اپنی حکومت کے لئے جواز (Legitimacy) کی خاطر استعمال کیا۔ لیکن اس سے حکومت کے لئے مسائل میں بہت زیادہ اضافہ ہوا۔ کیونکہ اس سے ابعض بھولے نظریاتی افراد اور کچھ اسلامی بنیاد پرستوں کی وقعات میں بھید اضافہ ہوا کہ جنہیں پورا کرنا قرین مصلحت تھا۔ فیاء حکومت کے ذہبی رجعت پندی کے مارے ہوئے حامی جائی جلد ہی اس سے مایوس ہو گئے خاص طور پر جب انہیں (1885ء کے) انتخابات میں ہزیمت اٹھانا پڑی۔ چنانچہ ان عناصر نے اس حکومت پر کڑی تقید کرنا شروع کر دی بہتر نے اب تک ان کی سرپرستی کی اور انہیں شخط بھی فراہم کیا۔ جلد ہی ایسے آثار بھی رونما ہونا شروع ہو گئے جن سے معلوم ہو تا تھا کہ جیسے حکومت اسلامی نظریے کے بھی دونما ہونا شروع ہو گئے جن سے معلوم ہو تا تھا کہ جیسے حکومت اسلامی نظریے کے ابھونڈ ربی ہو۔ اس کوشش میں حکومت انتخابات کے ذریعے ایک الی اسمبلی وجود میں ؤعونڈ ربی ہو۔ اس کوشش میں حکومت انتخابات کے ذریعے ایک الی اسمبلی وجود میں لئے آئی جس پر اسے ممل کنٹرول تھا۔ یہ انتخابات ایسے حالات میں ہوئے جب تمام زب اختابات ایسے حالات میں ہوئے جب تمام زب اختابات کی جائے کی رب بابندی عائد تھی اور ان کے کارکن قید میں تھے۔

#### REFERENCES

See Ram Gopal, Indian Muslims (London. 1959). Ch.
 for an Indian nationalist view, and R. Dutt, India

- Today (Bombay, 1970), pp. 456-9 and D. N. Pritt 'India', in *Labour Monthly*, xxiv (April 1942), for the Communist view. This view was reiterated by R. Palme Dutt, 'India and Pakistan', in *Lahour monthly*, xxviii (March 1946).
- 2. G. Adhikari, *Pakistan and Indian National Unity* (Bombay, 1943) and also R. Palme Dutt, 'Notes of the Month', *Labour Monthly*, xxiv (September 1942).
- 3. Y. Gankovsky and L. Gordon-Polanskaya, *A History of Pakistan* (Lahore, n.d.).
- 4. Edward Mortimer, Faith and Power: The Politics of Islam (London, 1982).
- H. A. Alavi, 'The State in Post-Colonial Societies', New Left Review 74 July-August 1972, reprinted in Kathleen Gough and H. Sharma (eds), Imperialism and Revolution in South Asia (1973), and in H. Goulbourne, Politics and the State in the Third World (London, 1979).
- 6. B. T. McCully, English Education and the Origins of Indian Nationalism (Williamsburg, 1940), and Aparna Basu. The Growth of Education and Political Development in India 1897-1920 (Delhi, 1974).
- 7. Francis Robinson, Separatism Among Indian Muslims: The Politics of the UP, Muslims 1860-1923 (Cambridge, 1974), p. 46.
- 8. For an analysis of the role of the bureaucratic-military oligarchy in Pakistan see Hamza Alavi, 'Class and State in Pakistan', in R. N. Gardezi and J. Rashid (eds), Pakistan: *The Roots of Dictatorship: 'The Political Economy of a Praetorian State* (London, 1983). Within the bureaucracy, controlled by the CSP cadres, has been

- largely under-mined. Punjabs dominate both the military as well as the civil bureacracy.
- 9. Abdul Hamid, Muslim Separatism in India (Lahore, 1967).
- 10. McKim Marriott, Caste Ranking and Community Structure in Five Regions of India and Pakistan (Poona, 1960).
- 11. Aparna Basu, The Growth of Education. P. 151.
- 12. Report of the Court of Inquiry... into the Punjab Disturbances, 1953.
  - (Munir Report) Lahore: Government of West Pakistan Press, 1954). P. 219.
- 13. Zia-ul-Hassan Faruqi, The Deoband School and the Demand Pakistan (London, 1963); Barbara Metcalf, Islamic Revival in British India: Deoband 1860-1900 (Princeton, 1982), passim.
- 14. David Gilmartin, 'Religious Leadership and the Pakistan Movement in the Punjab', in *Modern Asian Studies*, Vol. xiii, No.3 (1979): Barbara Metcalf (ed.), *Moral Conduct and Authority* (London, 1984)- articles by David Gilmartin and Richard Eaton.
- 15. For an account of political factions dominated by landlords and pirs, see Hamza Alavi, 'Politics of Dependence: A Village in West Punjab', South Asian Review, vol. iv, no. 4 (January 1971).
- 16. Iftikhar Ahmad, Pakistan General Elections 1970 (Lahore, 1976).
- 17. Clarence Maloney, *Peoples of South Asia* (New York, 1974), p. 506.
- 18. David Kopf, The Brahmo Samaj and the Shaping of the Modern Indian Mind (Princeton, 1979).

- 19. Christian W. Troll, Sayyied Ahmad Khan: A Reinterpreation of Muslim Theology (Karachi, 1979), p. 18 and n. 75.
- 20. Sir Syed Ahmad Khan, Rah-e-Sunnat dar Radd-e-Bid' at, Tasanif-e-Ahmadiya vol. I(Aligarh, 1883).
- 21. Mohammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam (Lahore, 1958 reprint).
- 22. Ibid. p. 173.
- 23. Ibid. p. 174.
- 24. Ibid. pp. 175-6.
- 25. K. K. Aziz, *Party Politics in Pakistan 1947-58* (Islamabad, 1976). pp. 143-4.
- 26. Francis Robinson, Separatism, passim.
- 27. Ibid. pp. 173-5.
- 28. Ibid. p. 252.
- 29. Azim Husain, Fazl-I-Husain: A Political Biography (Bombay, 1946). pp. 315-16.
- 30. Mohammad Iqbal, Letters of Iqbal to Jinnah (Lahore, 1963). pp. 28-32.
- 31. Dow to Wavell, 20 September 1945, Fortnightly Reports-Sind, LIP & 115-261, Jan.-Dec. 1945, India Office Records.
- 32. Jamil-ud-Din Ahmad (ed.), Speeches and Writings of Mr. Jinnah, vol. I, (6<sup>th</sup> edition, Lahore, 1960), p. 43.
- 33. Ayesha Jalal, *The Sole Spokesman: Jinnah, Muslim League and the Demand for Pakistan* (Cambridge, 1985), pp. 95-6.
- 34. G. W. Choudhury (ed.), Documents and Speeches on the Constitution of Pakistan (Dacca, 1967), pp. 21-2.
- 35. E. I. J. Resenthal, *Islam and the Modern National State* (Cambridge, 1965). pp. 245.

- 36. S. Sibte Hassan, Naveed-e-Fikr, (Urdu) (Karachi, 1983).
- 37. Rounaq Jhena. Pakistan: A Failure in National Integration (London, 1972). pp. 25-7.
- 38. G. W. Choudhury, Documents and Speeches. P. 25.
- 39. Ibid. p. 30.
- 40. Ibid. p. 31.

# پاکستان: شناخت کی تلاش

#### ۋاكٹر مبارك على

1947ء میں تقییم کے بعد ہی ہے پاکستان کے سامنے سب سے برا مسئلہ یہ تھا کہ وہ ہندوستان کے مقابلہ میں اپنی علیحدہ شاخت کو کن بنیادوں پر تشکیل دے۔ ہندوستان کے مقابلہ میں پاکستان کو اپنی علیحدگ قائم کرنے میں کئی دشواریاں تھیں۔ سب سے پہلی مشکل تو یہ تھی کہ ملک کا ایک نیا نام تھا کہ جس سے دنیا کے بہت سے لوگ ابھی واقف نہیں ہوئے تھے۔ دو سرے یہ کہ تمذیبی اور ثقافتی طور پر ہندوستان کو دنیا میں جو روانوی تصورات مقام ملا ہوا تھا' اور اس کی روایات اور رواداری کے بارے میں جو روانوی تصورات اور خیالات لوگوں میں موجود تھے' پاکستان اس لحاظ ہے اس کا مقابلہ نہیں کر سکا تھا۔ اس لئے ایک طرح سے پاکستان کو اپنی علیحدہ شاخت کو قائم کرنا ضروری تھا۔ کیونکہ دو سری صورت میں خطرہ یہ تھا کہ وہ ہندوستان کی دائرہ میں آکر کہیں گم نام نہ ہو جائے' یا اس کے سائے میں رہیجے ہوئے اس کی کوئی جائے' یا اس کی حیثیت کم نہ ہو جائے' یا اس کے سائے میں رہیجے ہوئے اس کی کوئی شاخت ہوئے ابتدا ہی سے یہ کوشش موئی کہ اس نے وجود میں آنے والے ملک کو ہندوستان کے مقابلہ میں ایک نئی شاخت اور شکل دی جائے۔

الذا اولین مرحلہ میں پاکتان نے ضروری سمجھاکہ اس کی شہ سے ملاں ہو'جس کو دو قوی نظریہ کی مدد سے آیاد تھی کو دو قوی نظریہ بنیاد تھی کہ جس پر پاکتان کے حصول کے لئے جدوجمد کی عمی تھی۔ اس کے پس منظر میں بیہ خیال بھی کار فرما تھا کہ پاکتان کے دونوں حصوں کو یعنی مغربی اور مشرقی پاکتان کو "

اسلام" اور دو قومی نظریه کی بنیاد پر ہی متحد اور ایک کر کے رکھا جا سکتا ہے۔

اس کے بعد دوسرے مرحلہ پر بیہ کوشش کی گئی کہ وہ علاقے جو پاکستان کے جھے میں آئے' ان کو ہندوستان سے علیحدہ اور منفرہ ثابت کیا جائے' اور تاریخی طور پر انہیں ہندوستان سے علیحدہ کر کے نئ شاخت دی جائے۔ الدا جغرافیائی طور پر اس کو ثابت کرنے کی کوشش کی گئی کہ مغربی پاکستان شروع ہی سے برصغیر ہندوستان سے علیحدہ خطہ کرا ہی خصوصیات ہیں' ان وجوہات رہا ہے۔ اس لحاظ سے تاریخی طور پر بھی اس خطہ کی اپنی خصوصیات ہیں' ان وجوہات کی بنا پر پاکستان کا بحثیت ایک علیحدہ اور آزاد ملک کے وجود میں آنا' ایک جغرافیائی اور تاریخی حقیقت ہے۔ مغربی پاکستان کی حد تک اس کو ثابت کرنے کی کوشش کی گئی۔ گر آگا۔ مسئلہ مشرقی پاکستان کا تھا' جس کو اس وائرہ میں لانا مشکل ہو رہا تھا' بیہ مسئلہ اس وقت حل ہو گیا کہ جب 1971ء میں بنگلہ دلیش کا قیام عمل میں آیا اور وہ ایک آزاد ملک کی حیثیت اختیار کر گیا۔ اس کے بعد سے مغربی پاکستان صرف "پاکستان" ہو گیا۔

1947ء سے 1971ء تک پاکتان مختلف سیای بحرانوں سے گزرا' خصوصیت کے ساتھ فوتی حکومتوں کی وجہ سے بیوروکرلی اور سیاستدان متاثر ہوئے' انہیں اپنا کردار' اور اپنے عمل کو نئی صورت طال میں بدلنا پڑا۔ پاکتان کے ابتدائی سالوں میں (1958-1947ء) جب کہ پاکتان کو ایک میں بدلنا پڑا۔ پاکتان کے ابتدائی سالوں میں (1958-1947ء) جب کہ پاکتان کو ایک نئے ملک کی وجہ سے سیای' معاشی' اور ساجی مشکلات کا سامنا تھا۔ اس دوران میں بیوروکرلی ایک طاقت ور ادارے کی حیثیت سے ابھری' کیونکہ اس کی طاقت کو چینج کرنے والی کوئی سیاسی قیادت نہیں تھی۔ ان طالت میں بیوروکرلی نے تمام اختیارات کرنے والی کوئی سیاسی قیادت نہیں تھی۔ ان طالت میں بیوروکرلی نے تمام اختیارات کیت چاتھ میں لے کر' اپنی مراعات کو بڑھایا اور ملک کی انتظامیہ کو اپنے مفادات کے تحت چلایا۔ لیکن جب 1958ء میں فوجی حکومت قائم ہوئی۔ اور ملک میں مارشل لاء لگایا گیا۔ اس کو تاب فوج اور بیوروکرلی نے مل کر حکومت پر اپنے افتدار کو متحکم کیا۔ اس وقت تک ان دونوں اداروں کی روایات پر کولوئیل ازم کی زبردست چھاپ تھی۔ الندا ان کے کردار اور خیالات میں سیکولر نظریات علوی شے' جس کی وجہ سے انہوں نے ملاء اور ذبی عناصر کو حکومت و افتدار سے دور رکھا۔

پاکستان کی تاریخ کا تیرا مرحلہ برا نازک اور بحران تھا۔ یہ 1970ء کی دہائی تھی کہ جب ایوب خان نے استعفیٰ دے کر حکومت کی باگ دوڑ جزل کی خان کے حوالے کر دی۔ مشرقی پاکستان کی سابی بے چینی اور سابی بحران نے ارباب اقتدار کو یہ سوچنے پر مجبور کر دیا کہ ملک کی سالمیت کو کیے باتی رکھا جائے؟ بجائے اس کے کہ مشرقی پاکستان کے مسائل کا سابی و معاثی حل ڈھونڈا جانا کوشش یہ کی گئی کہ انہیں نہ جب کے نام پر متحد رکھا جائے۔ یہ وہ پس منظر تھا کہ جس میں "نظریہ پاکستان" کی تھکیل ہوئی۔ پر متحد رکھا جائے۔ یہ وہ پس منظر تھا کہ جس میں "نظریہ پاکستان" کی تھکیل ہوئی۔ اگرچہ "نظریہ پاکستان" کی تھکیل ہوئی۔ سالمہ لیکن بعد میں آنے والی جمہوری اور فرجی دونوں طرز کی حکومتوں نے اس نظریہ کو سالے مفادات کے لئے پوری طرح سے استعمال کیا اور خود کو نظریہ پاکستان کے حامی اور محافظ کی حثیت سے پیش کر کے اپنی حکومتوں کا جواز تلاش کیا۔

اس مقالہ میں اس بات کی کوشش کی گئی ہے کہ نظریہ پاکستان اور اس کے ارتقائی مراحل کا جائزہ لیا جائے اور یہ دیکھا جائے کہ موجودہ حالات میں اس کی کیا شکل ہے اور اس کو حکومت و ریاست کس طرح سے پیش کرتی ہے؟

# نظریه پاکستان کی تشکیل

"نظریہ پاکتان" کی اصطلاح کا استعال پہلے پہلے اس وقت شروع ہوا کہ جب مشرقی پاکتان میں مغربی پاکتان کے استحمال اور حکومت کے خلاف تحریک چلائی جا رہی تھی۔ اس تحریک کا مقصد یہ تھا کہ مشرقی پاکتان کو زیادہ سے زیادہ اختیارات دے کر صوبائی خود مختاری دی جائے تاکہ وہ مغربی پاکتان کے سیاسی تسلط سے آزاد ہو سکے۔ اس سے پہلے "اسلامی نظریہ" کی اصطلاح کو استعال کیا جاتا تھا۔ جس کا سیاسی مقصد یہ تھا کہ ملک کے دونوں حصوں کو ذہب کے نام پر متحد رکھا جائے۔ لیکن وقت کے ساتھ اور بنگال کی محرومیوں کے ساتھ ساتھ ان میں جو سیاسی شعور آیا" اس نے مغربی پاکتان کے بنگال کی محرومیوں کے ساتھ ان میں جو سیاسی شعور آیا" اس نے مغربی پاکتان کے تسلط کے خلاف جس نظریہ کو جنم دیا وہ "بنگالی قوم پرستی" تھی کہ جس کی بنیاد نہ جب پر شمیں بلکہ زبان پر تھی۔ لہذا ان حالات میں "اسلامی نظریہ" اور اس کی بنیاد پر بنگالیوں

کو ساتھ رکھنے کی کوشش ناکام ہو گئ۔ النذا اس کی جگہ اب "نظریہ پاکتان" کی اصطلاح کو استعال میں لایا گیا۔ اس نئی اصطلاح میں اب اسلام خطرے میں نہیں تھا، بلکہ ملک (پاکتان) خطرے میں تھا۔ اس لئے ضرورت اس بات کی تھی کہ ملک کی سالمیت کو برقرار رکھا جائے۔ لیکن اس کے پس منظرمیں، اسلام اس نظریہ کا ایک اہم عضر رہاکہ جو مغربی اور مشرقی حصول کے اتحاد کی علامت تھا۔

1971ء میں ریڈیو پاکستان نے گیارہ مشہور دانش وروں اور اسکالرز کے لیکچرز کو نشر کیا کہ جو نظریہ پاکستان سے متعلق تھے۔ ان لیکچرز کے مقاصد کو بیان کرتے ہوئے کما گیا کہ:

. "مشرقی پاکستان میں اس وقت جو کچھ ہو رہا ہے اس کا تجربیہ پیش کیا جائے۔ اور پاکستان کے ان وسٹمن عناصر کو سامنے لایا جائے کہ جو اس ملک کے قیام سے ہی اس کی جڑوں کو اکھاڑنے اور ہماری قومیت کو ختم کرنے کی سازش میں مصروف ہیں۔" (1)

ان نقاریر میں تمام مقررین نے "نظریہ پاکتان" کی اصطلاح اور اس کے اغراض و مقاصد کو بتاتے ہوئے مشرقی پاکتان کی صورت حال کو مدنظر رکھتے ہوئے وونوں صوبوں کے عوام سے اپیل کی کہ وہ اس ملک کو مشترکہ نظریات کی بنیاد پر متحد رکھیں۔ تقریباً تمام ہی مقررین نے اس نظریہ کو بانی پاکتان مجمد علی جناح کی تقاریر کے حوالوں سے لوگوں کے لئے قاتل قبول بنانے کی کوشش کی۔ مثلاً آئی۔ ایج۔ قریثی نے اپی تقریر میں کما کہ:

قائداعظم اس بات کو بطور دلیل پیش کر سکتے تھے کہ بیہ علاقے جو اس وفت باکستان میں ہیں' ایک طویل تاریخی عمل کے دوران ان کی تاریخ بالکل مختلف طور پر تشکیل ہوئی ہے۔ اس وجہ سے لوگوں کے کردار کی جو خصوصیات ہیں وہ برصغیر کے دو سرے لوگوں سے بالکل مختلف ہیں۔ لیکن اس فتم کے دلائل ان کے زہن میں اس وفت نہیں آئے۔ انہوں نے ایک ہی بات کی کہ مسلمان دو سرول سے مختلف ہیں' کیونکہ وہ مسلمان ہیں'

اس وجہ سے مختلف نہیں کہ وہ بنگالی ہیں 'یا سندھی' پنجابی اور پھوان ہیں 'ان کے مختلف ہونے کی ساوہ دلیل ہیہ ہے کہ وہ مسلمان ہیں۔ آخر وہ کون می بات تھی کہ جس کی وجہ سے مسلمان انہیں مختلف نظر آئے؟ اس فرق کی بنیادی بات ہے تھی کہ ان کی زندگی کا پورا لائحہ عمل سچائی پر قائم ہے 'جو اسلام کی تعلیمات کا اہم نظریہ حیات ہے۔ (2)

آئی۔ انچ۔ قریثی نے اس پر بھی زور دیا کہ پاکستان کو ایک نظریہ یا آئیڈیالوجی کی ضرورت ہے، ٹاکہ وہ ان چیلنجوں کا مقابلہ کر سکے کہ جو اسے درپیش ہیں۔

میں یہ کہتا ہوں کہ بغیر نظریات کے قومیں مردہ اور بے حس ہوتی ہیں۔ قوموں کو اپنے اندر ایک مشن کے احساس کو زندہ رکھنا چاہئے۔ اگر وہ حقیقاً ایک زندہ قوم کی مانند رہنا چاہتی ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ اس ملک کی بقا کا انحصار اسلام پر ہے۔ اگر کسی مقیقت یہ ہے کہ اس ملک کی بقا کا انحصار اسلام پر ہے۔ اگر کسی محرح سے اسلام کمزور ہوتا ہے۔ تو اس کا مطلب پاکستان کی کمزوری ہے۔ اگر ہم چاہتے ہیں کہ ایک مشترک کلچر کو پیدا کریں 'تو ہمیں اس حقیقت سے انکار نہیں کرنا چاہئے کہ وہ کلچر اسلام میں ہے۔ (3)

ایک دو سرے مقرر جاوید اقبال' جو کہ علامہ اقبال کے فرزند ہیں' انہوں نے اس بات پر زور دیا کہ پاکستان کی آئیڈیالوجی میں' اگر مسلمان بحیثیت مجموعی صاحب اقتدار ہوتے ہیں تو ایک جائز عمل ہے' ان کا کہنا ہے کہ ''چونکہ مسلمان اکثریت میں ہیں۔ اس لئے وہ اس مطالبہ میں حق بجانب ہیں کہ مملکت کا صدر صرف مسلمان ہو.... اس طرح سے یہ ان کا حق ہے کہ اگر وہ یہ مطالبہ کرتے ہیں کہ ریاست اس قتم کے قوانین کا نفاذ کرے' اور ان کے بچوں کے لئے اس قتم کا تعلیمی نظام قائم کرے جو کہ مسلمان شریوں کی روحانی اور اخلاقی اقدار کی ترویج اور فلاح و بہود کے لئے ضروری

1971ء میں جب پاکستان دو کھڑے ہوا' تو اس کے متیجہ میں دو قومی نظریہ' او اسلام بحیثیت نظریہ کے شدید صدمہ سے دوچار ہوا۔ پاکستان کے دانشور اس مرحلہ پر ایک تذبذب میں جٹلا تھے۔ اگر وہ ان نظریات کی ناکامی کو تشلیم کر لیتے ہیں' تو اس کے متیجہ میں پوری تحریک پاکستان کی تاریخ متاثر ہوتی ہے' اگر اس کی صداقت کو اب تک باقی رکھنا چاہیں تو پھر اس کے لئے کیا دلائل دیں۔ اس لئے نظریات کے تحفظ کے لئے جو دلیل دی گئی وہ یہ تھی کہ ان کو بھی بھی حکومت اور حکمران طبقوں نے صدق دل' اور خلوص سے نافذ ہی نہیں کیا بلکہ ان کو اپنے مفادات کے لئے استعال کرتے ہوئے' ان کو مسخ کیا۔ اس دلیل کو شریف الجاہد نے اس طرح پیش کیا ہے:

پاکستان کی مختلف حکومتوں نے 'اسلام کو اپنی غیر مقبول پاکسیوں پر عمل در آمد کرنے کے لئے بری طرح سے استعال کیا' اس میں سرفہرست ابوب خان کی حکومت تھی۔ بہی نہیں بلکہ اسلام کے ذریعہ حالات کو جوں کا توں رکھنے کی بھی کوشش کی گئے۔ اس کو آمرانہ یا نیم آمرانہ حکومتوں کے قیام کا جواز بھی بنایا گئے۔ اس کو حکمران طبقوں نے اپنے ذاتی مفلوات پورے کیا' اور اس کو حکمران طبقوں نے اپنے ذاتی مفلوات پورے کرنے کے لئے بھی استعال کیا۔ اسلام کا یہ استحصال جو مختلف حکومتوں' اور ذاتی مفلوات کے حال لوگوں نے کیا۔ اس کی وجہ حکومتوں' اور ذاتی مفلوات کے حال لوگوں نے کیا۔ اس کی وجہ کو گئے۔ (5)

### اسلامائزيزن كاعمل

پاکتان میں اسلامائزیرٹن کی بنیاد ان وعدوں' نعروں اور اعلانات پر تھی کہ جو مسلم لیگ اور اس کے راہنماؤں کی جانب سے تحریک پاکستان کے دوران بار بار کئے گئے تھے کہ پاکستان کے قیام کے بعد ایک اسلامی فلاحی ریاست کا قیام عمل میں لایا جائے گا۔ پاکستان کے قیام کے بعد' منطقی طور پر بیہ نوقعات کی گئی تھیں کہ ندہب کے نام پر جو ملک بنایا گیا ہے۔ اب اس میں اسلامی نظام کا نفاذ ہونا چاہئے۔ لیکن تقسیم کے اعلان کے بعد 11- اگست 1947ء کو قائداعظم محمر علی جناح نے دستور ساز اسمبلی میں جو تقریر کی۔ اس میں انہوں نے ذہبی ریاست کے بجائے ایک سیکولر ریاست کا خاکہ پیش کیا۔ اور ایک ایسی پاکستانی قوم کی بات کی کہ جس میں ہر ذہب و عقیدے کے لوگ شامل ہوں کے اور ذہب لوگوں کا نجی معاملہ ہو گا۔ (6)

جناح کی اس تقریر نے مسلم لیگ کے طلقوں میں کھلیلی مچا دی۔ نہ صرف سیای راہنما کیکہ پاکستان کی بیوروکرلی بھی اس تقریر کے بعد پریشان ہو گی۔ کیونکہ اس تقریر نے پاکستان کے اس نظریہ پر کاری ضرب لگائی کہ جس کے تحت یہ کما گیا تھا کہ یہ ملک صرف مسلمانوں کے لئے بنایا گیا ہے۔ النذا بیوروکرلی کی جانب سے یہ کوشش کی گئی کہ اس تقریر کو سنر کر دیا جائے اور اس کی اشاعت کو روک دیا جائے۔ اس مقصد کے تحت اخباروں کو پریس ایڈوائس بھیجی گئی کہ اس تقریر کو نہ چھاپا جائے۔ اس پر ڈان اخبار کے ایڈیٹر الطاف حسین نے انفار میش ڈیپار ٹمنٹ کو دھمکی دی کہ آگر اس پریس ایڈوائس کو واپس نہیں لیا گیا تو وہ جناح صاحب سے مل کر ان کو پوری تفصیلات سے ایڈوائس کو واپس نہیں لیا گیا تو وہ جناح صاحب سے مل کر ان کو پوری تفصیلات سے اگرہ کریں گے۔ اس وھمکی کا اثر یہ ہوا کہ اخبارات کو یہ اجازت دے دی گئی کہ وہ اس تقریر کو چھاپ سکتے ہیں۔

اس کے بعد سے جناح صاحب کی یہ تقریر اسلام پندوں اور سیکولر ذہن رکھنے والوں کے درمیان ایک متازعہ مسلہ بنی ہوئی ہے۔ اسلام پند طقے اس تقریر کی تاویل اپنے نقطہ نظر سے کرتے ہیں۔ ان کی ایک دلیل تو یہ ہے کہ اس تقریر کا ایک خاص اور وقتی مقصد تھا۔ اور وہ یہ تھا کہ جناح صاحب پاکستان میں رہنے والی فدہجی اقلیتوں کو ان کے شخط کا یقین ولانا چاہتے تھے۔ اس لحاظ سے اس کی حیثیت ایک پیغام کی سی مقی۔ یہ کوئی ملک کی پالیسی کے بارے میں کوئی اعلان نامہ نہیں تھا۔ ''اس کے علاوہ یہ ناانصانی ہوگی کہ ان کے خیالات کو ان کے ایک بیان کی بنیاد پر دیکھا اور پر کھا جائے۔ اس سلسلہ میں ان کی دو مری تقاریر کو بھی دیکھنے کی ضرورت ہے۔" منظور احمہ نے اس بات کو کہتے ہوئے جناح صاحب کی تقاریر سے کئی اقتباسات ویئے ہیں کہ جن سے بات کو کہتے ہوئے جناح صاحب کی تقاریر سے کئی اقتباسات ویئے ہیں کہ جن سے بات کو کہتے ہوئے جناح صاحب کی تقاریر سے کئی اقتباسات ویئے ہیں کہ جن سے بابت کو کہتے ہوئے جناح صاحب کی تقاریر سے کئی اقتباسات ویئے ہیں کہ جن سے بابت کو کہتے ہوئے جناح صاحب کی تقاریر سے کئی اقتباسات دیگے ہیں کہ جن سے بابت کو کہتے ہوئے جناح صاحب کی تقاریر سے کئی اقتباسات دیگے ہیں کہ جن سے بابت کو کہتے ہوئے جناح صاحب کی تقاریر سے کئی اقتباسات دیگے ہیں کہ جن سے بابت کو کہتے کہ وہ پاکستان کو ایک اسلامی ریاست کی شکل میں دیکھنا چاہتے تھے۔ (8)

اس تقریر نے پاکستانی معاشرے میں کافی کنفیوژن کھیلایا ہے۔ کیونکہ پاکستان ایک ایبا پس ماندہ معاشرہ ہے کہ جہال نظریات و افکار کو' ان کی اپنی تاریخی اور ذہنی حیثیت میں دیکھنے کے بجائے افراد کے نقطہ نظرسے دیکھا جاتا ہے۔ اور انہیں اچھایا برا اس کئے سمجھا جاتا ہے کہ ان کے بارے میں راہنماؤں نے کیا کما ہے۔ اس وجہ سے یا کستان میں دائیں اور بائیں بازو کے دانشور نظریات و افکار کی اہمیت سے ہٹ کر' ان کو راہنماؤں کے فرمودات کی روشنی میں دیکھتے ہیں۔ اب ان کے بارے میں جو رائے بری مخصیتوں اور لیڈروں نے دے دی ہے اسے بغیر کسی تقید اور تجزیہ کے تتلیم کر لیتے ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہے کہ قائداعظم محمد علی جناح کی شخصیت اس قدر عظیم ہو گئی ہے کہ ان کے بیانات اور تقاریر کی روشنی میں یہ فیصلہ کیا جاتا ہے کہ پاکستان ایک سیکولر ریاست ہو یا اسلامی۔ جیسا کہ ان حالات میں ہوتا ہے۔ دونوں جانب سے دانشور اپنے مطلب کی باتیں ان کی تقاریر اور بیانات سے افذ کر کے اپنے ایجندے کا پروپیگنڈا كرتے ہیں- ان منازعہ بیانات اور تقاریر كی وجہ سے ایک عام آدمی کے لئے يہ مشكل ہو جاتا ہے کہ وہ یہ فیصلہ کر سکے کہ جناح صاحب آخر کیا چاہتے تھے؟ اس بحث و مباحثہ کے نتیجہ میں نظریات و افکار کی روح ختم ہو جاتی ہے 'اور آخر میں سوائے کنفیوژن کے اور کچھ باقی نہیں رہتا ہے۔

جب 1949ء میں قرار داو مقاصد پاس ہوئی۔ تو یہ دلیل دی گئی کہ اس قرار داو کے بعد جناح صاحب کی 11۔ اگست والی تقریر کو رد کر دیا گیا اور یہ فیصلہ ہو گیا کہ پاکستان کی ریاست کیا ہو گئ کین ان تمام باتوں اور حالات کی تبدیلی کے باوجود یہ تقریر دائیں بازو اور حکمران طبقوں کے لئے ایک مصبت رہی اور اس کے اثر کو زائل کرنے کے لئے بار بار نئی نئی وضاحتیں دی گئیں۔ کہا یہ گیا کہ یہ ایک تقریر 'جناح صاحب کے دو سرے بار بار نئی نئی وضاحتیں دی گئیں۔ کہا یہ گیا کہ یہ ایک تقریر 'جناح صاحب کے دو سرے بیانات اور تقاریر کو دیکھتے ہوئے ان کے خیالات سے ہٹی ہوئی تھی اس لئے اس کی کوئی زیادہ ایمیت نہیں۔ ایک بات یہ بھی کی گئی کہ جب یہ تقریر کی گئی تو اس وقت جناح صاحب شدید بیار شے رایعنی بیاری کی حالت میں ان کی دمافی کیفیت درست نہیں جناح صاحب شدید بیار شے رایعنی بیارے میں کہا کہ

"جھے سے یہ کما گیا کہ یہ تقریر شیطان کے اثر سے ان پر نازل ہوئی تھی۔" (9) زوالفقار علی بھٹو نے سپریم کورٹ میں بیان دیتے ہوئے کما کہ "وزیر اطلاعات جزل شیر علی نے اس بات کی کوشش کی کہ اس تقریر کو جلا دیا جائے یا سرکاری دستاویزات سے اسے غائب کرا دیا جائے۔" (10) ضیاء الحق کے زمانے میں شریف المجاہد جو کہ اس وقت قائداعظم اکیڈی کے وائر کیٹر تھے انہوں نے قائداعظم کی جو بائیو گرافی لکھی ہے "اس میں اس تقریر کے تعلق سے وہ جناح کو چیلنج کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ اسلام کے بارے میں ان کو کوئی زیادہ علم نہ تھا۔ اس لئے وہ اسلام کے بارے میں کوئی رائے دینے یا فیصلہ کرنے کے اہل نہیں تھے:

اگرچہ وہ اسلام کے پرسل لاز کے ماہر تھے 'لیکن وہ اسلامی فقہ اور قوانین کی پیچید گیوں اور الجھنوں کے ممل طور پر واقف نہیں تھے۔ نہ ہی وہ اسلامی روایات سے آگاہ تھے۔ نہ ہی شعوری طور پر وہ مختلف اسلامی نظریات و افکار کی پیچید گیوں' اور اسلام کے ارتقاء کے دوران جو تاریخی خفائق برصغیر ہندوستان اور اسلامی دنیا میں وقوع پذیر ہوئے۔ ان کے بارے میں علم رکھتے تھے۔۔۔۔ اس لئے ان سے یہ توقع کرنا کہ وہ اسلامی نصور ریاست اور جدید مغربی سیاسی نظریات کو ہم آہنگ کر کھتے ہیں۔ یا ان دو نظریات میں جو اختلافات اور علیحد گیاں ہیں ان کو آپس میں ملا سکتے ہیں۔ اس کی ان سے توقع کرنا ایک ناممکن کو ممکن بنانا تھا۔ سے کم ایک نظریات دان کا ہے' اور یہ ایک بھینی بات ہے کہ جناح اس کردار کے لئے نہیں بنائے گئے تھے۔ (11)

ان تمام وضاحوں اور دلیلوں کے باوجود 11- اگست کی تقریر آج بھی دائیں بازو اور اسلام پیندوں کے لئے ایک مسئلہ بن ہوئی ہے۔ اس لئے جب بھی اس تقریر کا حوالہ دیا جاتا ہے تو روایت پرست لوگ اس سے پریشان ہو کر اپنے دفاع میں دلیلیں دینے میں مصروف ہو جاتے ہیں۔

جناح کی وفات کے بعد' لیافت علی خال کی شخصیت بحیثیت وزیراعظم اور سیاسی راہنما کے اہمیت کی حامل ہو گئ' مگر وہ سیاسی معاملات اور عوام میں اپنے اثر و رسوخ میں جناح کا مقابلہ نہیں کر سکتے ہے۔ اس لئے جب ان پر علماء کی جانب سے دباؤ ڈالا گیا کہ ملک کا دستور اسلامی ہونا چاہئے۔ تو وہ ان کا پوری طرح سے مقابلہ نہیں کر سکے۔ اس سمت میں پہلا قدم یہ اٹھایا گیا کہ 1949ء میں دستور ساز اسمبلی نے "قرار داو مقاصد "کی منظوری دی' جس میں واضح طور پر اس کا اعلان کیا گیا کہ اقتدار اعلیٰ خدا کے پاس ہے۔ اس نے عوام کی جانب سے پاکستانی ریاست کو یہ اٹھارٹی دی ہے کہ وہ اس کے دیئے قوانین کے دائرے میں رہتے ہوئے کام کرے۔ قرار داد مقاصد پر جب دستور ساز اسمبلی میں بحث کی گئی تو مشرقی پاکستان کے ہندہ ممبران نے اس پر سخت تنقید کی۔ بی۔ اسمبلی میں بحث کی گئی تو مشرقی پاکستان کے ہندہ ممبران نے اس پر سخت تنقید کی۔ بی۔ کے۔ وت نے ان خطرات کی جانب اشارہ کیا کہ جو ذہب اور سیاست کو آپس میں ملانے کے بعد پیدا ہوں گے۔ اس نے کہا کہ: "سیاست اور ذہب کا تعلق انسانی ذہن کے دو علیحدہ علیحدہ علیحدہ شعبوں سے ہے….. سیاست کا تعلق عقل سے ہے' اور آپ اسے ذہب سے ملانا چاہتے ہیں۔"

ا قلیتی گروپ سے تعلق رکھنے کی وجہ سے اس نے مزید کھا کہ: "اس کے تیجہ میں آپ بحث کے لئے ہمیں کم تر حیثیت میں رکھنا چاہتے ہیں۔" ایس۔ سی۔ چٹو پاوھیا جو کہ کاگرس پارٹی کا لیڈر تھا' وہ بھی اس مسلہ پر بہت تلخ ہو گیا تھا' اس نے وستور ساز اسمبلی سے خطاب کرتے ہوئے کھا کہ:

آپ اس پر معربیں کہ ایک برتر اور افضل مخلوق کو اس کے ذریعہ پیدا کریں۔ یہ ریزدلوش اپنی اس شکل میں قدامت پرست عناصر کو پوری طرح سے اپنے اندر سموے ہوئے ہے۔ یہ جذبات اس اسمبلی کے احاطہ تک محدود نہیں رہیں گے۔ اس کے اثرات دیماتوں تک میں جائیں گے۔" اقلیتی جماعتوں کے ممبران نے اس کے بارے میں کما کہ اس کے ذریعہ "امیدوں کی روشیٰ" اور ایک باعزت زندگی گزارنے کی توقعات پر جماری پردہ

ڈال دیا گیا ہے۔

ان ممبران کی تقید اور ان کے خدشات کا ازالہ کرتے ہوئے 'چووهری ظفراللہ فال ' وزیر خارجہ نے سخت دفاع کیا (انہیں مستقبل کے پاکستان میں اپنی احمدی کمیونٹی کی حیثیت اور ان کے غیر مسلم قرار دیئے جانے کے بارے میں کوئی اندیشہ نہیں تھا) اور یہ دلیل دی کہ پاکستان میں غیر مسلم اقلیتوں کو کمل حقوق دیئے جائیں گے اور ان کا ریاست شخط کرے گی۔ انہوں نے مزید یہ دلیل بھی دی کہ اسلام میں اقلیتوں کے ساتھ روادارانہ سلوک ہوتا ہے۔ (12)

لیافت علی خال کی ہے کوشش تھی کہ قرارداد مقاصد کو دستور کی ابتداء (Preamble) کے طور پر تسلیم کر لیا جائے۔ اس کے بعد انہوں نے تعلیمات اسلامی کے نام سے علاء کا ایک بورڈ تھکیل کیا' ماکہ وہ ان بنیادی کمیٹیوں کو مشورہ دے گا جو دستور کے بارے میں خاکہ تیار کر رہیں تھیں۔ ان اقدامات کے ذریعہ لیافت علی خال کا ایک مقصد تو ہے تھا کہ علاء اور دینی طلقوں کو مطمئن کیا جائے' تو دو سری طرف وہ صوبوں کے مقابلہ میں مرکز کے افتیارات کو زیادہ وسیع کرنا چاہتے تھے۔ لیکن قابل ذکر بات ہے کہ اس مرحلہ پر بیوروکرلی علماء اور ان کے اثر و رسوخ کے سخت طاف بیت ہے کہ اس مرحلہ پر بیوروکرلی علماء اور ان کے اثر و رسوخ کے سخت طاف بیت ہے کہ اس مرحلہ پر بیوروکرلی علماء اور انظامیہ کے معاملات میں دخل اندازی کریں۔ اس وجہ سے ذریبی امور کی وزارت کو قائم کرنے کے فیصلہ کو مسترد کر دیا گیا۔ کیونکہ بیوروکرلی کی بھی صورت میں علماء اور غربی طلقوں کو کسی بھی قسم کے کیونکہ بیوروکرلی کسی بھی صورت میں علماء اور غربی طلقوں کو کسی بھی قسم کے افتیارات دینے کے حق میں نہیں تھی۔ لیکن علماء نے دستور ساز اسمبلی اور اس سے افتیارات دینے کے حق میں نہیں تھی۔ لیکن علماء نے دستور ساز اسمبلی اور اس سے بہر اسلام کے نام پر عوام کے جذبات کو ابھارنے کی کوشش کی۔ منظور احمد سے ایک ایسے بی عالم جو کہ مفکر کے نام سے لکھتا تھا۔ اس کے "پاکسان میں اسلامی دستور کا خوالہ دیا ہے۔ اس میں وہ کلمتا ہے کہ:

پاکتانی قومیت کی صرف ایک ہی بنیاد ہے اور وہ ہے اسلام' اللہ پر یقین' خاتم النبین محمد صلعم صلی اللہ علیہ وسلم کی شریعت کی اطاعت' اور پاکتان کی ریاست سے شرکت کا رضا کارانہ معلم ہ .... آخر عراق 'چین اور الجیریا کے مسلمان پاکستان کے شہری ہونا بہتاں تو انہیں اس کی اجازت ہونی چاہئے۔ پاکستانی ریاست علاقائی بنیادوں پر قائم نہیں ہے 'کیونکہ اس کا تعلق اسلامی عناصر سے ہے۔... اس لئے ریاست کی حدود ان باتوں سے بالاتر ہونی چاہئے اور جغرافیائی حدود سے باہر' اس کی حدود کا تعین ہونا چاہئے۔ آگر غور کیا جائے تو پوری کائلت کو اس کے ماتحت ہونا چاہئے۔ (13)

پاکستان کے سیای طالت اس قتم کے رہے کہ دستور کی تھکیل اور اس کے نفاذ میں ایک طویل عرصہ لگا۔ کیونکہ نہ صرف یہ کہ سوالات یہ سے کہ کس قتم کا دستور ہونا چاہئے؟ اس میں کس حد تک اسلامی دفعات کو شائل کرنا چاہئے؟ وغیرہ وغیرہ اس کے ساتھ ہی پیوروکرلی کا مغاد یہ تھا کہ دستور نہ ہونے کی صورت میں وہ بے پناہ افتیارات کی مالک تھی' سیاستدال اس کے آگے مجبور سے اس وجہ سے پاکستان کا پہلا دستور 29 فروری 1956ء کو دستور ساز اسمبلی سے منظور ہوا' اور 23 مارچ کو اسے نافذ کیا گیا۔ دستور نے پاکستان کو دہمالا کہ ریپبلک آف پاکستان" کا نام دیا۔ قرار واد مقاصد کو اس کی تمہید قرار دیا۔ اس کی اہم دفعات میں یہ تھا کہ جو قانون قرآن اور سنت کی روشن میں نہیں ہوگا' اس کو نافذ نہیں کیا جا سکا ہے' اور یہ کہ ملک کا صدر صرف روشن میں نہیں ہوگا' اس کو نافذ نہیں کیا جا سکا ہے' اور یہ کہ ملک کا صدر صرف سلمان ہوگا۔ یہ دستور 30 مینوں تک رہا' اس کا خاتمہ ایوب خال کے مارشل لاء نے اس وقت کیا کہ جب اس کے تحت جزل الیکش ہونے والے سے۔

1962ء کا دستور کہ جو ایوب خان کے دور حکومت میں بنایا گیا۔ اس میں فوج اور بیوروکرلی کے سیکولر خیالات کے باوجود بہت می اسلامی دفعات تھیں کہ جن کی وجہ سے اسلاما کزیژن کے عمل کو تقویت ملی۔ دستور کا جب اعلان ہوا ہے تو ملک کا نام "ریپبلک آف پاکستان" شائع ہوا۔ لیکن علماء کی جانب سے جب اس پر دباؤ ڈالا گیا تو حکومت نے اس کے دفاع نہیں کیا بلکہ فورا" ہی نام بدل کر اس میں "اسلامی" کا اضافہ کر دیا۔ دستور کے ایک باب جو کہ "پر نہل آف پالیسی" کے عنوان سے تھا اس

میں کما گیا کہ "پاکستان کے مسلمانوں کے لئے قرآن شریف اور اسلامی نظریہ کی تعلیم لازی ہوگ" اس میں مزید کما گیا کہ: "زکوة" وقف اور مساجد کے بحسن و خوبی انتظالت کئے جائیں گے۔" وستور نے "ایڈوائزری کونسل آف اسلامک آئیڈیالوجی" کے نام سے بھی ایک ادارہ قائم کیا" جس کے اہم فرائض میں ایک یہ تھا کہ وہ ندہی امور پر عکومت کو مشورے دے اور اس کی راہنمائی کرے۔

1973ء کا دستور مشرقی باکستان کی علیحدگی' اور 1971ء کی فوجی محکست کے بعد بنایا عميا- اس سن وستور ميس بھي فرجي وفعات كو نه صرف باقي ركھا كيا بلكه ان ميس اضافه بمی کیا گیا ایک اضافہ یہ تھا کہ اب اسلام کو ریاست کا غرب بنا دیا گیا۔ جو کہ پھیلے وساتیر میں نہیں تھا۔ مزید کما گیا کہ پاکستان وو سرے مسلمان ممالک سے اپنے تعلقات کو برحائے گا' اور یہ کہ صدر اور وزیراعظم دونوں مسلمان ہوں گے۔ 1974ء میں' وستور میں دوسری ترمیم کے ذریعہ احمیوں کو غیرمسلم قرار دے دیا گیا۔ اسلااتزیون کے عمل کو تیز ترکرنے اور اسے قانونی جواز ویے کی غرض سے ذوالفقار علی بھٹو نے نہی امور کی وزارت کو قائم کیا۔ لوگوں کے ندہبی جذبات کو مزید ابھارنے اور ان کا سیاسی طور پر استعال کرنے کی غرض سے حکومت نے نی مج پالیسی کی تشکیل دی کہ جس نے قرعہ اندازی کے نظام کو ختم کر دیا' اور حج پر جانے کے لئے ہر فرد کو آزادی دے دی می۔ 1977ء کے الیکن کے بعد اسلامائزیون کا یہ عمل اور تیز ہوگیا۔ کیونکہ الیکن میں وهاندلی کی وجہ سے مخالفانہ سیاسی جماعتوں نے بھٹو حکومت کے خلاف زبردست مہم شروع کر دی تھی۔ متحدہ مخالف پارٹیوں نے اس موقع پر جو نعرہ لگایا وہ یہ تھا کہ افتدار میں آنے کے بعد وہ "نظام مصطفیٰ" کا نفلز کریں گی۔ متحدہ مخالف پارٹیوں کے روعمل میں بھٹو نے فورا" ہی ان اقدامات کا اعلان کیا کہ جن کی وجہ سے "وظام مصطفیٰ" کی تحریک کے اثرات کو کم کیا جائے اور لوگوں کو یہ احساس دلایا جائے کہ اس کی حکومت خود اسلامی نظام کا نفاذ کر رہی ہے۔ انذا اس سلسلہ میں شراب اور جوا پر پابندی لگا دی سی جمعه کی چیشی کا اعلان کیا گیا اور مولانا مودودی اور مولانا نورانی کو وعوت دی که وہ کونسل آف اسلامک آئیڈیالوی کے ممبر بن کر اس کے ساتھ اسلامی نظام لانے میں

تعاون کریں۔ لیکن بھٹو کا یہ سارا جوش و خروش کہ ان اقدامات سے لوگوں کو خاموش رکھا جائے۔ ان کی حمایت حاصل کی جائے اور علماء کو خوش رکھا جائے۔ یہ سب کامیاب نہیں ہوئے۔ جولائی 1977ء میں جزل ضیاء الحق نے فوجی مارشل لاء کے ذرایعہ اس کی حکومت کا تختہ الٹ کر' حکومت پر قبضہ کرلیا۔

ضیاء نے افتدار میں آنے کے بعد وستور کو منسوخ نہیں کیا۔ اس کے بجائے اس نے جس پالیسی کو اختیار کیا وہ یہ کہ دستور میں ترمیمات کے ذریعہ اس کو اپنے ایجنڈے کے طور پر ڈھال لیا۔ قرارداد مقاصد جو کہ اب دستور کی محض تمہید تھے اب اسے وستور کا ایک حصہ بنا دیا گیا۔ چو نکہ ضیاء الحق کو اس بات کی اشد ضرورت تھی کہ اسے فوج کے علاوہ شری حلقوں سے حمایت ملے' اس لئے اس نے علماء و مشائخ کی حمایت عاصل کرنے کے لئے ترمیمات کے ذریعہ اسلامی وفعات کو دستور میں شامل کیا- مثلاً غیر مسلموں کے لئے جداگانہ انتخاب 'زکوۃ اور عشر کا نفاذ عدود آرڈینس' شریعت کورٹول کا قیام' غیر سودی بکاری جو کہ اب منافع و نقصان کے نام سے رائج ہے۔ احرام رمضان کا آرڈینس جاری کیا گیا کہ جس کے تحت رمضان کے مینے میں کھلے عام کھانے ینے بر پابندی عائد کر دی مئی۔ تعلیمی اداروں میں اسلامیات اور پاکستان اسٹڈی کو لازی مضامین کی حیثیت سے نصاب میں واخل کیا گیا۔ ضیاء کی اسلامائزیرین پالیسی کے پاکستانی معاشرہ بر ممرے اثرات ہوئے۔ جداگانہ انتخابات کی وجہ سے ذہبی اقلیتیں سیاست کے وهارے سے کٹ کر رہ محکیں' پاکتانی قوم کا ایک حصہ نہ ہونے پر ان میں زبردست احساس محرومی پیدا ہوا ہے عورتیں حدود اور قانون شادت کی وجہ سے متاثر ہوئیں' کیونکہ ان قوانین کی وجہ سے ان کا قانونی اور ساجی مرتبہ کر گیا۔ کونسل آف اسلامک آئیڈیالوجی اور شریعت عدالتوں سے روائتی علاء کو انتہائی طاقتور بنا دیا۔ جس کی وجہ سے انہوں نے مزید اسلامی قوانین کے نفاذ کا مطالبہ کرنا شروع کر دیا۔ ضیاء الحق نے مجلس شوریٰ قائم کر کے المبلی کی اہمیت کو ختم کر دیا۔ مجلس کے ممبر بننے کی خواہش نے موقع برستوں کے ایک ایے گروہ کو پیدا کیا کہ جو ضیاء کے جمایت اور اس کی خدمت کے لئے ہر کام کرنے پر تیار تھے۔ جب تعلیمی نظام کو اسلامی بنایا گیا تو اس کی

وجہ سے معیار ایک دم گر گیا۔ تحقیق اور تخلیق دونوں صلاحیتی نظریہ کے بندھنوں میں ایسی جکڑی گئیں کہ ان میں کوئی ندرت اور جدت نہیں رہی۔ اس کے نتیجہ میں ایک ایبا تعلیم یافتہ طبقہ پیدا ہوا کہ جس میں موجودہ حالات کو سیجھنے 'اور مسائل کو حل کرنے کی صلاحیت ہی نہیں تھی۔ نئے تعلیمی نصاب کی وجہ سے یہ تعلیم یافتہ طبقہ نگل نظر' متعضب' اور ذہبی جنونی بن گیا۔ فرقہ واریت اور غیر مسلموں کے ساتھ نفرت و نیک تھے کہ جو ضیاء کی اسلامازرین کے نتیجہ میں پیدا ہوئے۔ زکوۃ نے سی و شیعہ فرقوں میں تنازعہ پیدا کیا۔ کیونکہ شیعوں نے ریاست کے زکوۃ کے نظام کو تسلیم کرنے سے انکار کر دیا۔ اس پر یہ صرف سینوں کے لئے لازمی قرار پایا۔ اجمدیوں کو جب غیر مسلم بنا دیا گیا تو اس کے نتیجہ میں ان کی ایک خاصی تعداد ملک چھوڑ کر یورپ اور امریکہ چلے گئے۔ وہ غریب جو نہیں جا سکتے تھے۔ وہ ان ذری وفعات کی وجہ سے معاشرے میں ظلم سہ رہے ہیں۔

پاکتان میں اسلامائزیون کا بید عمل ضیاء کی حکومت کے خاتمہ کے بعد بھی رکا شہیں۔ بینظر نے جب وہ دو بار افتذار میں آئی تو اس نے ضیاء کی اسلامی دفعات اور اس کے قائم کردہ اسلامی نظام کو اس طرح سے برقرار رکھا۔ نواز شریف جو کہ خود کو ضیاء کا وارث کہتا ہے ' اس نے مزید اسلامی قوانمین کا اضافہ کیا خاص طور سے توہین رسالت کا قانون کہ جو غیر مسلمانوں کے لئے عدم تحفظ کا باعث بنا ہوا ہے۔ نواز شریف نے توہین رسالت کے جرم میں سزائے موت کا اضافہ کیا۔ جس کی وجہ سے غیر مسلم اقلیتوں کو شبہہ یا ذاتی وشمنی کی وجہ سے اس قانون کا نشانہ بننا پر رہا ہے۔ جب نواز شریف دو سری مرتبہ اقتدار میں آیا' تو وہ ملک کی معاشی صورت حال کو تو بمتر نہیں بنا سکا۔ گر عوام کی برحالی اور ملک کی پس ماندگی کا حل اس میں نکالا کہ شریعت محمدی کے شافہ کا اعلان کیا۔ یمال اس کی جانب اشارہ کرنا مناسب ہو گا کہ صاحب اقتدار لوگ' عوام کو بیو توف بنانے کے لئے کس طرح سے نعروں کو بدلتے ہیں۔ کیونکہ ضیاء کا نعرو نظام مصطفیٰ بری طرح ناکام ہو گیا تھا۔ اس لئے نواز شریف نے اس کے بجائے شریعت محمدی کا غوام کو نیو توف بنانے کے لئے کس طرح سے نوان شریف نے اس کے بجائے شریعت عمدی کا نور کا نور کیا تھا۔ اس لئے نواز شریف نے اس کے بجائے شریعت محمدی کا نور کا نور کیا تا اس نعرو سے امیدیں وابستہ کر لیں۔ اس نے پندرہویں ترمیم

کے ذریعہ ملک میں شریعت محمدی کے نفاذ کا اعلان کیا۔ یہ ترمیم اسمبلی میں تو پاس ہو گئے۔ گر سینٹ میں اس کو بحث کے لئے جانا تھا کہ جمال اس بل کی اس لئے خالفت تھی کہ اس کے ذریعہ وزیراعظم کو بے پناہ افتیارات دے دیئے گئے تھے اور حزب اختلاف کی ان اختلاف کے لئے کمی سیاسی کردار کی مخبائش نہیں رہ گئی تھی۔ حزب اختلاف کی ان کوششوں کو رو کرنے کے لئے نواز شریف نے اپنی تقریروں میں علماء اور عوام کو برا گیجہ کرنا شروع کر دیا کہ وہ شریعت محمدی کے خالفوں کو سبق سکھائیں' اور انہیں مجبور کریں کہ وہ اس بل کی بینٹ میں جمایت کرس۔

یہ بھی ستم ظریفی ہے کہ ضاء الحق اور نواز شریف وونوں کا شریعت کے بارے میں جو تصور تھا۔ اس کا زیادہ تعلق سزاؤں سے تھا۔ ان کا خیال تھا کہ شریعت کے مطابق جرائم کی سزاؤں کے بعد معاشرے سے ان کا خاتمہ ہو جائے گا۔ فوری انصاف اور مثالی سزائیں 'ان کے نزدیک سارے مسائل کا حل تھیں۔ وہ افغانستان میں طالبان کے اسلامی ماڈل سے بھی متاثر تھا' اور اسے پاکستان میں نافذ کرنا چاہتا تھا۔ جنوری 1999ء میں سرحد کو صوبہ میں 'فظام عدل '' کے نام سے آرڈینس کے ذرایعہ اس کے ایک علاقہ مالاکنڈ میں شریعت کا نفاذ عمل میں لایا گیا کیونکہ یمال پر تحریک نفاذ شریعت محمدی کے نام سے ایک تحریک اسلامی نظام کے نفاذ کے لئے سرگرم عمل ہے۔ اس سے محمدی کی حکومت 1994ء میں مالاکنڈ میں اسلامی قوانین کا نفاذ کر چکی تھی۔ گر پہلے پی۔ پی کی حکومت 1994ء میں مالاکنڈ میں اسلامی قوانین کا نفاذ کر چکی تھی۔ گر پہلے پی۔ پی کی حکومت 1994ء میں مالاکنڈ میں اسلامی قوانین کا نفاذ کر چکی تھی۔ گر پہلے پی۔ پی کی حکومت 1994ء میں مالاکنڈ میں اسلامی قوانین کا نفاذ کر چکی تھی۔ گر پہلے پی۔ پی کی حکومت 1994ء میں مالاکنڈ میں اسلامی قوانین کا نفاذ کر چکی تھی۔ گر کے نفاذ شریعت محمدی اس سے پوری طرح سے مطمئن نہیں تھی' الذا نے قانون کو ان کی مرضی کے مطابق نافذ کیا گیا۔ (14)

اس پورے تجزیہ سے یہ بلت واضح ہو کر سامنے آتی ہے کہ جب ہمی پاکستان کے دساتیر کو اسلامی بنایا گیا یا آر ڈیننسوں کے ذریعہ اسلامی قوانین کو نافذ کیا گیا تو اس کے پس منظر میں سیاستدانوں کے اپنے مفاوات تھے۔ جب بھی وہ لوگوں کے مفاو اور ان کی فلاح و بہود کے لئے کچھ نہیں کر سکے اور جب بھی معاثی مشکلات میں اضافہ ہوا۔ تو اس کا ساوہ حل یہ نکالا گیا کہ لوگوں کے ذہبی جذبات کو ابھارا جائے۔ اور ذہب کا نام لے کر لوگوں کو فاموش کر ویا جائے۔ ذہب کا نام لے کر پاکستان کے تمام

حکمرانوں نے اپنی بد عنوانیوں اور کرپٹن کو چھپانے کی کوشش کی۔

خرجب کا جب سے سای استعال ہونا شروع ہوا ہے او اس کا دو سرا اہم اثر معاشرہ پر یہ بڑا ہے کہ اب زہب کے نام پر بنیاد پرست یا زہی لوگ معاشرے اور اس کے لوگوں کو مسلسل محاصرے کی حالت میں رکھے ہوئے ہیں۔ اگر مساجد میں لاؤڈ اسپیرز کے ذریعہ لوگوں کا چین و اطمینان خراب موتا ہے تو زمب کے نام پر انسیں ڈرا کر اور خوف زدہ کر کے خاموش کر دیا جاتا ہے۔ اگر کوئی مولوی پر اعتراض کرتا ہے تو توہن رسالت کے نام پر انہیں جیلوں میں بند کرا دیا جاتا ہے۔ اگر عدالتیں ان کے ظاف فیصلہ دیتی ہیں تو جوں کو موت کی دھمکی دی جاتی ہے۔ ملک کے معاثی حالات کی وجہ سے طبقہ اعلیٰ اور امراء اپنی دوات و جائداد کے تحفظ کی فکر میں ہیں۔ جبکہ غریب لوگ اور ان کے خاندان تحفظ کی حلاش میں مذہب میں پناہ لے رہے ہیں۔ مدرسوں میں غریبوں کے تعلیم یافتہ بیج 'جو روزگار اور ساجی مرتبہ سے مجروم ہیں' وہ جہادی جماعتوں میں شامل ہو کر ان کی طاقت میں اضافہ کر رہے ہیں۔ ان میں غربت کی وجہ سے جو احساس محرومی پیدا ہو تا ہے۔ وہ ندہبی جذبہ اور مشن سے بھر جاتا ہے۔ اور وہ ان تمام غیراسلامی رسومات اور رواجوں کے خلاف ہو جاتے ہیں کہ جو معاشرہ میں موجود ہیں۔ فروری 1999ء کے ہیراللہ میگزین نے ایسے ہی ندہی جذبہ سے بھرپور گروہ کی مر گرمیوں کی ربورٹ شائع کی ہے۔ کوئٹہ میں نوجوانوں کا ایک گروہ کہ جو نہ ہی جذبہ نے بحربور تھا' اس نے اپنے مسلک کے مطابق صوبہ میں شرعی نظام کے نفاذ کے لئے مم كا آغاز كيا- يد نوجوان لا ميول اور وتدول سے مسلح تھے- انہول نے سب سے سلے کوئٹہ شہر میں ٹی۔ وی اور ویڈیوں کی دو کانوں پر حملے کئے اور توڑ پھوڑ کی۔ کیونکہ ان ك نظريه ك مطابق بيه شيطاني آلے بيں كه جو لوگوں كا اظاق خراب كر رہے بيں۔ (15) مالا كند اليجنبي ميں جمال شريعت كا نفاذ عمل ميں لايا جا چكا ہے وہاں تحريك كے کارکنوں نے اعلان کیا کہ وہ ہر گھر کی تلاشی لے کر دیکھیں گے کہ وہاں ٹی۔ وی اور وی۔ سی۔ آر تو نہیں ہیں۔

اسلامائزیژن کے اس عمل میں مغرب دشمنی سب سے زیادہ نمایاں ہے۔ کیونکہ

نہ ہی جماعتوں کا خیال ہے کہ مغربی کلچر کی وجہ سے اسلامی اقدار بتاہ ہو رہی ہیں۔ نوجوانوں کے اخلاق بگڑ رہے ہیں۔ اور قوم گراہی کا شکار ہو رہی ہے۔۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا ہے کہ پاکستان کا معاشرہ ظاہری طور پر اسلامی ٹابت کر کے خود کو زہبی جماعتوں سے بچانا چاہتا ہے۔ الغدا پاکستانی معاشرہ میں مذہبی رسم و رواج' اور عبادات کا زور بہت برسھ گیا ہے۔ قرآنی آیات و احادیث اب جگہ جگہ نمایاں طور پر آویزاں نظر آتی ہیں۔ رياستي عمارتول اور نجى مكانول پر كلمه طيبه يا حذا من فضل ربي وغيره بطور كتبات نظر آتے ہیں۔ خدا کے 99 نام بطور شختی یا بورڈ ورختوں اور بل بورڈز پر لکھے جانے گلے ہیں۔ تقریباً تمام اردو اخباروں کے ہفتہ وار زہبی کالم شائع ہونے لگے ہیں۔ محفل میلاد' قرآن خوانی' اور مراقبہ کی محفلیں عام ہو گئی ہیں۔ یہ سب کچھ ظاہری طور پر ہے۔ گر اندرونی طور پر معاشرہ کھو کھلا اور بے جان ہو گیا ہے۔ بدعنوانیاں 'کرپشن' اخلاقی اقدار کا زوال' سایی اور معاشی اور ساجی طور پر پس ماندگی اس قدر برده گئی ہے کہ اب ان میں اصلاح کی کوئی مخبائش نہیں رہ گئ ہے۔ ایبا نظر آتا ہے کہ کسی و ژن اور متباول نظام کے نہ ہونے کی وجہ سے موجودہ اور آنے والی حکومتیں ندہب پر انحصار کرتے ہوئے' اسے اینے مقاصد کے لئے بار بار استعال کریں گی- کیونکہ میں ایک واحد راستہ ہے کہ جو ان کے افتدار کو قائم رکھے گا۔

شریعت کے نفاذ نظام مصطفیٰ یا شریعت محمدی کے نعروں اور لوگوں کے ذہبی جذبات کے ابھارنے کے باوجود ذہبی جماعتوں کا بذریعہ الکیشن اقتدار میں آنا مشکل نظر آتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ تمام اہم سابی جماعتوں نے اپنے ایجنڈے اور منشور میں اسلامی نظام اور اس کے نفاذ کو شامل کر لیا ہے ' اور اقتدار میں آنے کے بعد وہ اس پر تھوڑا بہت عمل بھی کرتے ہیں۔ ذہبی سابی جماعتوں کو بھی اس کا احساس ہے کہ الکیشن میں انہیں ووٹ لینا مشکل ہے۔ اس لئے انہوں نے مسلح جدوجمد کے ذریعہ ریاست پر تسلط جمانے کا پروگرام بنایا ہے۔ پاکستان میں ذہبی جماعتوں کے لشکر اور مسلح جمعتوں کے لشکر اور مسلح حمران طبقوں اور ذہبی جماعتوں کی طرف ایک اہم قدم ہے۔ اس وقت پاکستان میں حکمران طبقوں اور ذہبی جماعتوں کی ایک حکمران طبقوں اور ذہبی جماعتوں کی ایک

دلیل یہ ہے کہ چونکہ یہ ملک اسلام کے نام پر بنایا گیا ہے۔ اس لئے علاء ہونے اور فرہب کا علم رکھنے کی وجہ سے یہ ان کا حق ہے کہ وہ اس ملک پر حکومت کریں۔ ان کے اس دعویٰ کو مزیر تقویت دستور کے اسلامی ہونے سے ملتی ہے۔ تحریک پاکستان میں فرہبی عضر کو شامل کرنے اور لوگوں کے فرہبی جذبات کو ابھارنے کا متیجہ ہے کہ علاء اس ریاست کے وارث بننے کے لئے تیاری کر رہے ہیں۔ یمی وہ پس منظر تھا کہ جس میں مولانا مودودی کہ جنہوں نے تحریک پاکستان کی سخت مخالفت کی تھی۔ مگر ملک کے قیام کے بعد یمال چلے آئے آگہ اس ملک میں اسلامی نظام کو قائم کریں۔ چونکہ اب پاکستان اسلامی ریاست بن چکا ہے اور اسلام یمال کے لوگوں کا سرکاری فرہب قرار دیا جا چکا ہے۔ لافا علاء اب سیاسدانوں کے ماتحت رہ کر ثانوی کردار ادا کرنے پر تیار نہیں ہیں، بلکہ اقتدار پر تسلط کر کے شریعت کا نفاذ چاہتے ہیں۔ حکمران طبقوں کی ناابیٰ 'اور برعوانیاں ان کو یہ امریہ دلا رہی ہیں کہ ان کے اقتدار میں آنے کا وقت قریب آ رہا ہے۔ ایران اور افغانستان میں علاء کے اقتدار نے انہیں ماڈل فراہم کر دیا ہے کہ جس کو وہ پاکستان میں عملی جامہ پربنانا چاہتے ہیں۔

#### دو قومی نظریه

چونکہ دو قومی نظریہ کو پاکستان کی بنیاد سمجھا جاتا ہے۔ اس لئے یہ نظریہ پاکستان کا ایک اہم رکن ہے۔ پاکستان کے مطالبہ کی بنیاد اس پر تھی کہ ہندد اور مسلمان دو علیحدہ علیحدہ قومیں ہیں۔ للذا ان کی تاریخ اور ان کا کلچر بھی ایک دو سرے سے مختلف ہے۔ اس اختلاف کی وجہ سے دونوں قومیں باہم مل کر نہیں رہ سکتی ہیں۔ اس لئے انہیں ایک ایسے وطن اور خطہ کی ضرورت ہے کہ جمال دہ اپنے ندہب کی تعلیمات کے مطابق بغیر خوف کے زندگی گزار سکیں۔ یہ وہ ساسی بیانات سے کہ جو ساسی راہنماؤں نے پیش بغیر خوف کے زندگی گزار سکیں۔ یہ وہ ساسی بیانات سے کہ جو ساسی راہنماؤں نے پیش نظریہ کو پاکستان سے قیام کے بعدر ایک ٹھوس شکل دی گئے۔ اس کام کو خاص طور سے نظریہ کو پاکستان سے قیام کے بعدر ایک ٹھوس شکل دی گئے۔ اس کام کو خاص طور سے مورخوں نے سر انجام دیا۔ جن میں خصوصیت سے آئی۔ ایج۔ قریشی قابل ذکر ہیں۔

انہوں نے اپنی کتاب "برصغیر ہندوستان کی مسلمان کمیونی" میں مسلمانوں کی تاریخ" اور مسلمان کمیونی کی جے۔ ان کی دلیل ہے کہ برصغیر مسلمان کمیونٹی کے جے۔ ان کی دلیل ہے کہ برصغیر ہندوستان میں ابتداء ہی سے مسلمان کمیونٹی نے اپنی علیحدہ شاخت کو برقرار رکھا۔ ان کی دلیل کے مطابق اسلام ایک اتحاد کی الیمی علامت تھا کہ جس نے مسلمان برادر یوں کو آپس میں جوڑے اور ملائے رکھا۔

برصغیر کے مسلمان ابتداء ہی سے اپنی پالیسیوں اور تحریکوں میں شدت کے ساتھ اسلام سے متاثر تھے.... ان کے شاعروں نے ہیروز کے مقابلہ میں اسلام کی تعریفوں میں گیت گائے 'انہوں نے مسلم اتحاد کی تبلیغ کرتے ہوئے جوش و جذبہ کا مظاہرہ کیا۔ فرہب کے مقابلہ میں انہوں نے اپنے گھریلو مسائل کو بھشہ ٹانوی حیثیت دی۔ انہوں نے بھی خود کی اسلام کی کمیونئی کے باہر حیثیت دی۔ انہوں نے بھی خود کی اسلام کی کمیونئی کے باہر اپنی کوئی شاخت تلاش نہیں کی۔ (16)

قریشی نے ای کتاب میں سے دلیل بھی پیش کی کہ ہندوستان میں جب مسلمان دوسرے ملکوں سے آئے تو یہاں آکر انہوں نے اپنی نبلی اور ملکی شاخت کو ختم کر دیا۔ اور خود کو مسلمان کیونی میں ضم کر کے اپنی واحد مسلمان شاخت کو برقرار رکھا۔ "مسلمان حکومت کے قائم ہونے کے بعد یہ رتجان رہا۔ سندھ میں جہاں جہاں مسلمان طاقت اور قوت میں آئے۔ ان کی عرب شاخت ختم ہوتی گئی اور وہ مسلمان پہچان کو اپناتے رہے۔ جس کا جمیجہ یہ ہوا کہ اصل تفریق مسلمانوں اور ہندوؤں میں ہوگئی۔" (17)

قریثی نے تاریخی طور پر ثابت کیا ہے کہ ہندوستان کی مسلمان کمیونٹی اگرچہ مختلف علاقول میں رہتی تھی۔ مختلف علاقول میں رہتی تھی۔ مختلف زبانیں بولتی تھی' مقامی کلچر' روایات اور رسم و رواج کو بھی اختیار کر لیا تھا' لیکن ان تمام باتوں کے باوجود انہوں نے بحیثیت مجموعی اپنی مسلم شاخت کو باقی رکھا اور ان تمام کوششوں کو ناکام بنا دیا کہ جو انہیں ہندو معاشرے اور کلچر میں ضم کرنا چاہتی تھیں۔

مثلاً اکبر نے اقدار میں آنے کے بعد پہلا کام تو یہ کیا کہ اپنی سلطنت کو ہندوستانی رنگ دیا' اور اس پر جو وسط ایشیائی اور ایرانی اثرات سے انہیں کم کیا' پھر اس نے ہندووں کو اپنی سلطنت اور ریاستی اواروں کا ایک حصہ بنایا اور کوشش کی کہ ایک ہندوستانی قوم کی تشکیل کی جائے کہ جس میں ہر فدہب کے مانے والوں کی مساوی حیثیت ہو۔ قریش کے مطابق اکبر اپنی ان کوششوں میں اس لئے ناکام ہوا کہ اس کی اس پالیسی کے روعمل میں احمد سرہندی (وفات: 1624) نے آواز اٹھائی۔ احمد سرہندی کو فاص طور سے پاکستان میں دوبارہ سے تاریخ سے نکالا گیا ہے۔ کیونکہ وہ دو قومی نظریہ کے لئے ایک اہم کروار بن گئے سے۔ انہیں اکبر کی ایک قومی پالیسی کے مقابلہ میں دو قومی نظریہ کا حامی بنا کر ان کے کارناموں کو اجاگر کیا گیا۔ دلچیسی کی بات یہ ہے کہ ایس۔ ایم۔ اکرام کے مطابق' یہ مولانا ابوالکلام آزاد سے کہ جنہوں نے اپنی کتاب تذکرہ میں ان کے بارے میں لکھا کہ احمد سرہندی نے تن تنا اکبر کے الحاد کا مقابلہ کیا۔ (18)

احمد سرہندی کے بعد دو سری اہم شخصیات کہ جو دو قومی نظریہ کی تشکیل میں مددگار ہو سی ان میں شاہ ولی اللہ (وفات 1762) کا نام قاتل ذکر ہیں کہ جنہوں نے آیک کوشش تو یہ کی کہ اسلام کو ہندو رسومات و رواجوں سے پاک صاف کیا جائے اور اسلام کے ارکان کا احیاء کیا جائے۔ ان کا دو سرا مقصد یہ تھا کہ ہندوستان میں اسلامی ریاست کو قائم کیا جائے اور اس کے دشمن عناصر کہ جن میں جائ مراہٹہ 'سکھ' اور راجپوت بیں ان کو کچل دیا جائے۔ جب یہ کام ہندوستان کے امراء اور فوجیوں سے نہیں ہو سکا تو انہوں نے احمد شاہ ابدالی (وفات: 1772) کو دعوت دی کہ وہ ہندوستان آکر مراہٹوں کی موشلی کرے۔

جب ان شخصیات کی کوششوں کے باوجود نہ تو مغل ریاست کا احیاء ہو سکا' اور نہ ہی مسلمان دشن قوتیں ختم ہوئیں' بلکہ ایسٹ انڈیا کمپنی نے اپنا اقتدار قائم کر لیا تو اس کے ردعمل میں فرہبی اصلاح کی تحریکیں شروع ہوئیں۔ بنگال میں حاجی شریعت اللہ (وفات: 1840) کی فراننی تحریک نے مشرقی بنگال کے مسلمانوں میں خصوصیت سے

نہ جی شاخت کو مضبوط کرنے کے لئے نہ جی اصلاحات پر توجہ دی۔ سید احمہ شہید (وفات: 1831) نے تحریک محمیہ اور تحریک جماد کے ذریعہ اول نہ جی احیاء کی کوشش کی پھر سرحد میں ایک اسلامی ریاست قائم کر کے سکھوں سے جماد کی ابتداء کی۔ لیکن وہ بھی اپنے مقصد میں کامیاب نہیں ہو سکے۔ ان تحریکوں کے نتیجہ میں مسلمان معاشرہ میں علاء نہ جب کے حامی' اس کا وفاع کرنے والے' اور ہندوستان میں' مسلمانوں کی شاخت کو قائم رکھنے والے کی حیثیت سے ابھرے۔ ان کی اجمیت کی ایک اور وجہ یہ تھی کہ سابی زوال کے بعد بادشاہ اور امراء کہ جو اب تک مسلمان کمیونٹی کے سربراہ تھے وہ ایسٹ انڈیا کمپنی کے اقتدار میں آنے کے بعد ختم ہو چکے تھے۔ اب صرف علاء تھے وہ ایسٹ انڈیا کمپنی کے اقتدار میں آنے کے بعد ختم ہو چکے تھے۔ اب صرف علاء ایک ایک قوت رہ گئے تھے کہ جو مسلمانوں کی راہنمائی کر رہے تھے۔

لیکن بیبویں صدی کے آتے آتے صورت طال بدل گئے۔ مسلم لیگ کے قیام نے جدید تعلیم یافتہ مسلمانوں کو سیاست کے لئے ایک پلیٹ فارم مہیا کر دیا۔ انہوں نے وو قومی نظریہ کو اپنے مفادات کے لئے استعال کرنا شروع کر دیا۔ اس طرح سے تحریک پاکستان اور دو قومی نظریہ کی تاریخ میں سرسید احمد خان (دفات: 1898) کا نام سرفہرست آتا ہے کہ جنہوں نے اردو۔ ہندی تنازعہ کے بعد اس خدشہ کا اظہار کیا کہ ہندو اور مسلمان اب آپس میں مل کر نہیں رہ سکتے ہیں۔ اس کی ترجمانی آگے چل کر اقبال مسلمان اب آپس میں مل کر نہیں رہ سکتے ہیں۔ اس کی ترجمانی آگے چل کر اقبال (دفات 1938) اور جناح (دفات 1948) نے کی۔ انہوں نے دو قومی نظریہ کے جواز میں تاریخ کا سمارا لیا' اور یہ ثابت کیا کہ یہ دونوں قومین بھی متحد نہیں رہیں۔ ان کی علیمدگی ایک تاریخی حقیقت ہے۔

پاکتان کے وجود میں آنے کے بعد دو قومی نظریہ کا تاریخی کردار ختم ہو گیا۔ اس وجہ سے اس میں کوئی مزید اضافہ یا جدت نہیں آئی۔ اس لئے آج پاکتان میں یہ مسئلہ زیر بحث ہے کہ کیا دو قومی نظریہ کی اب ضرورت ہے یا نہیں؟ اصول کے مطابق پاکتان جب ایک قومی ریاست کے طور پر وجود میں آیا' تو اس میں فرہب و رنگ و نسل اور ذات پات سے بالا تر ہو کر ایک قوم کی تشکیل ہونی چاہئے تھی' گر اسلامائزیژن کے عمل نے قومیت کی اس تشکیل کو روک دیا کیونکہ اس میں قومیت کا تصور فرہب

ہے۔ علاقائی یا سیکولر بنیادوں پر نہیں ہے۔ اس وجہ سے پاکستان کے لوگ اس تذبذب میں جتلا ہیں کہ ان کی شاخت کیا ہے؟ کیا وہ پہلے مسلمان اور بعد میں پاکستانی ہیں۔ یا پہلے پاکستانی اور پھر مسلمان ہیں؟

## جغرافيائي عليحدگ

ندہی اور تاریخی شاخت کے ساتھ ساتھ' پاکستان کو اس بات کی بھی ضرورت ہے کہ اس کی علیوہ سے جغرافیائی شاخت ہو۔ تقسیم سے پہلے یہ برصغیر ہندوستان کا ایک حصہ تھا اور اس لحاظ سے اس کی علیحہ ہے کوئی جغرافیائی شاخت نہیں تھی۔ 1947ء میں تقسیم کے نتیجہ میں یہ مغربی اور مشرقی حصول میں بٹ گیا۔ اس وجہ سے اس کی جغرافیائی شاخت کو قائم کرنا مشکل ہو گیا۔ لیکن 1917ء میں مشرقی پاکستان کی علیمدگی اور بھلہ ویش کے قیام نے پاکستان کی جغرافیائی شاخت کو قائم کرنا سمل کر دیا۔ علیحہ شاخت کے لئے ضروری تھا کہ اس علاقہ کو ہندوستان سے علیحہ کر دیا جائے اور یہ فابت کیا جائے کہ اس خطہ کی بھیشہ سے علیحہ شاخت اور خصوصیت رہی ہے۔ احمد علی' جو کہ اردو اور اگریزی کے ادیب ہیں' اور جن کا تعلق ترقی پہند مصنفین کی تحریک سے رہا تھا۔ انہوں نے تقسیم کے بعد رچرڈ می منڈ (Richard Symond) کی کتاب ''میکنگ آف پاکستان کھا۔ اس آر ٹکیل میں آف پاکستان کھا۔ اس آر ٹکیل میں انہوں نے ایک جانب تو یہ ولیل دی کہ موجودہ پاکستان ورحقیقت اصل انڈیا یا ہندوستان سے علیحہ انہوں نے ایک جانب انہوں نے یہ کوشش کی ہے کہ اس خطہ کو ہندوستان سے علیحہ اور منفرہ کردار کا حائل فابت کیا جائے۔ وہ کسے ہیں کہ:

ہندوستان میں کائگرس کی حکومت نے اپنے ملک کا نام انڈیا رکھا ہے' جو کہ دراصل غلط ہے۔ اگر اس نام سے پکارے جانے کا کسی ملک کو حق ہے تو وہ پاکستان ہے۔ کیونکہ انڈیا کا لفظ سندھ سے لیا گیا ہے۔۔۔۔ سندھ سے ایرانیوں اور عربوں نے اسے ہند بنایا جبلہ یونانیوں نے اسے انڈیا کے نام سے پکارا۔ برصغیر کا سب

سے قدیم کلچر اس علاقہ میں آج سے چار ہزار قبل موجود تھا۔
جس کی شادت آثار قدیمہ کے ذریعہ لمتی ہے۔ کوئی 1500 ق۔م
میں اس کلچر کو آریاؤں نے آکر اس وقت تباہ و برباد کیا جب یہ
کلچر سندھ میں دریائے سندھ کے ساحل پر ترقی کر رہا تھا۔ یہ
سمیرین اور اللهائیف (Elamite) تہذیبوں کا ہم عصر تھا۔ اس وقت
یہ کلچرانڈیا کے نام سے موسوم نہیں تھا۔ (19)

احمد علی نے اس سلسلہ میں ہے دلیل دی کہ مسلمانوں نے جب بونانی علوم سیکھے اور ایران کی فتح کے بعد وہاں کے کلچر کو اختیار کر لیا۔ تو اس کے متیجہ میں انہوں نے مشرق وسطی اور مغرب کے درمیان دوبارہ سے ان ثقافتی اور علمی رشتوں کو استوار کیا کہ جو سیاست کے نشیب و فراز اور بدلتے ہوئے طلات میں ٹوٹ چکے تھے۔ یمی نہیں بلکہ جب شام و عراق اور ایران کو فتح کیا تو اس کے نتیجہ میں "دریائے دجلہ اور فرات کی وادیوں سے جن سے مغربی پاکستان کے لوگوں کے چار ہزار سال سے تعلقات تھے۔ یہ تعلقات سے بیا تعلقات سے بیار برای اور آٹھویں صدیوں میں دوبارہ سے شروع ہوئے ،جو کہ بعد میں برابر جاری رہے۔" (20)

آر۔ ای۔ ایم۔ وہیلر نے اپنی کتاب "فائیو تھاؤنیٹڈ ایرز آف پاکتان" (1950ء) میں اس بات کو دہرایا کہ موجودہ مغربی پاکتان کا تعلق قدیم بے بی لولین اور سمیرین شذیبوں سے تھا۔ اس بات کو اعتزاز احسن نے اپنی کتاب "سندھ ساگر اور قیام پاکتان " میں دہرایا ہے اور فابت کیا ہے کہ موجودہ پاکتان تاریخی اور جغرافیائی لحاظ سے ہندوستان سے بیشہ دور اور علیحدہ رہا ہے۔

انڈس (پاکتان) کا اپنا شاندار اور زرخیز کلچر ہے۔ یہ کلچرل ورشہ اپنی خصوصیات کی وجہ سے ممتاز ہے جو کہ یمال کے رہنے والوں کو ایک ممتاز قوم بنا آ ہے۔ اس لئے ان کے لئے کسی خوف اور ڈرکی ضرورت نہیں کہ کوئی دو سری ریاست انہیں ہڑپ کر جائے یا انہیں ختم کر دے۔ چھ ہزار سال کے عرصہ میں انڈس

ہندوستان سے علیحدہ ایک آزاد خطہ رہا ہے۔ سوائے تین عظیم المطنوں کے دوران لینی موریہ' مغل اور برطانیہ کہ جنہول نے اس علاقہ کو ہندوستان سے ملا کر ایک ایمیائر کی تشکیل کی تھی۔

اس دلیل کی بنیاد پر وہ موجودہ پاکستان کی تخلیق کو ایک تاریخی جواز ہتاتے ہیں کہ عمد برطانیہ میں اس علاقہ کو ہندوستان سے ملا دیا گیا تھا۔ جو تقسیم نے دوبارہ سے اس کی اصل شاخت کو قائم کیا۔ اور صوبہ سرحد' سندھ' بلوچستان اور کشمیر آیک بار پھر آپس میں متحد ہو گئے۔ جمال تک مماجروں کا تعلق ہے کہ جو ہندوستان سے جمرت کر کے آئے تو در حقیقت یہ ان لوگوں کی نسل سے جیں کہ جو یمال سے ہی ہجرت کر کے مخلف عمدوں میں ہندوستان گئے تھے۔ "ان کی دوبارہ سے واپسی ایسا ہی ہے کہ جیسے اس سرزمین کے بیٹے اور بیٹیاں ایک طویل جدائی کے بعد اپنی مال سے مل گئے ہوں۔" (22)

1970ء کی دہائی میں بگلہ دیش کے آزاد ہونے' اور اس میں ہندوستان کی مداخلت کی وجہ سے' ملک میں انڈیا کے خلاف سخت جذبات پیدا ہو گئے تھے۔ للذا اس مرحلہ پر ہرکاری طور پر اس قیم کی کوششیں کی گئیں کہ پاکستان کو ہندوستان سے جدا کر کے' اس کو عالم اسلام سے مسلک کر ویا جائے۔ یہ وہ وقت تھا کہ جب مشرق وسطی کے مسلمان ملکوں میں ''تیل کی فروخت سے کافی بیبہ آ رہا تھا جس کی وجہ سے وہاں ملازمتوں کے مواقع پیدا ہو گئے تھے۔ اس سے فائدہ اٹھاتے ہوئے پاکستان نے اپنی اسلامی شناخت کو معاثی فوائد کے لئے استعال کیا اور بڑی تعداد میں مزدور' دست کار' اسلامی شناخت کو معاثی فوائد کے لئے استعال کیا اور بڑی تعداد میں مزدور' دست کار' واکٹرز اور دو سرے پروفیشل مشرق و عطی میں گئے۔ جس کی وجہ سے پاکستان کو غیر ملکی زر مبادلہ عاصل کرنے میں کامیابی ہو گئے۔ اس نئی صورت حال نے پاکستان کو اس معاثی اور سیاسی بحران سے نکال دیا کہ جو بٹگلہ دیش اور ہندوستان سے جنگ کی وجہ سے ہوا تھا۔ ذوالفقار علی بھٹو نے ان تعلقات کو مزید بھٹر بنانے کے لئے 1974ء میں لاہور میں دو سری اسلامی کانفرنس کا انعقاد کیا۔ اس نے پاکستان کی اسلامی حیثیت کو اور زیادہ میں دو سری اسلامی کانفرنس کا انعقاد کیا۔ اس نے پاکستان کی اسلامی حیثیت کو اور زیادہ ایادا۔

ضیاء الحق نے اینے گیارہ سالہ دور حکومت میں "مسلم امہ" کے اس کارڈ کو خوب کھیلا' عرب ملکوں سے ان تعلقات کی وجہ سے' اور خصوصیت سے سعودی عربیبی سے جو نہ ہی و سای رفتے جوڑے گئے۔ اس نے ایک طرف تو پاکتان کی معیشت کو سمارا دیا۔ دو سری طرف سعودی عرب کا اثر پاکتان کی سیاست اور معاشرہ پر اس قدر ہوا کہ وہ پاکستان کے لئے ایک مثالی ماڈل بن گیا۔ ضیاء الحق نے اس ماڈل کو اپناتے ہوئے اسلامی سراؤں کا یمال نفاذ کیا۔ پاکستان کے عوام کے ذہن میں بھی بیہ ماثر بیٹھ گیا کہ ان سزاؤں کے ذریعہ ہی پاکستان کو سعودی عربیہ کی طرح جرائم سے پاک کیا جا سکتا ہے۔ روس کے زوال اور وسط ایشیا کی ریاستوں کی آزادی کے بعد' پاکستان کے سرکاری حلقوں میں بیر رائے زور پکڑ گئی کہ پاکستان کو اپنے کلچرل رشتوں کو وسط ایشیا میں تلاش کرنا چاہئے۔ سرکار کی تائیہ میں پاکستان کے دانشوروں نے اخبارات و رسالوں میں مضامین لکھنا شروع کر دیئے جن کا موضوع بیہ تھا کہ پاکستان اور وسط ایشیا ثقافتی طور پر باہم ملے ہوئے ہیں۔ یہ ثقافتی رشتے اس قدر گرے اور مضبوط ہیں کہ ان کی جڑیں صدیوں تک جاتی ہیں۔ اس ضمن میں اس بات کو بھی دہرایا گیا کہ ثقافتی لحاظ ہے یاکتان ہندوستان کے مقابلہ میں وسط ایشیا سے زیادہ قریب ہے۔ کئی دانشوروں نے بیہ مشورہ بھی دیا کہ اگر فارس کو پاکستان کی سرکاری زبان بنا دیا جائے' تو ہم وسط ایشیا سے اور زیادہ قریب ہو جائیں گے۔

#### تاریخی شناخت

پاکتان کو اپنے قیام کے وقت سے ہی اس مسلہ سے دوچار ہونا پڑا کہ وہ اپنی آراء سامنے آئیں: ایک آریخ کی کس انداز سے تشکیل کرے۔ اس سلسلہ میں تین آراء سامنے آئیں: ایک رائے تو یہ تھی کہ چونکہ پاکستان 1947ء میں وجود میں آیا' اس لئے اس کی تاریخ اس سنہ سے شروع ہونی چاہئے۔ اور اس سے پہلے کی جو قدیم یا قرون وسطی کی تاریخ ہے اس ہندوستان کی تاریخ کے طور پر دیکھنا چاہئے۔ دوسری رائے یہ تھی کہ پاکستان کی تاریخ کو قابئے کیونکہ اس سال عربوں نے سندھ کو فتح کیا تھا۔ الندا تاریخ کو 711ء سے شروع کرنا چاہئے کیونکہ اس سال عربوں نے سندھ کو فتح کیا تھا۔ الندا

آریخ کی یہ تشکیل پاکستان کو اس کا اسلامی کردار دے گی۔ اس سے پہلے کی آریخ کو نظر انداز کر دینا چاہئے کیونکہ یہ اسلام سے پہلے کی آریخ ہے' اس لئے پاکستان سے اس کا کوئی تعلق نہیں بنآ ہے۔ تیسرے نقطہ نظر میں پاکستان کی آریخ کو ابتداء سے لے کر اب تک شامل کرنا چاہئے۔ یہ قدیم آریخ بھی اس ملک کا ایک حصہ ہے۔ اس نقطہ نظر کے تحت وادی سندھ کی تمذیب کو بہت اہمیت دی گئی ہے کیونکہ اس تمذیب میں پاکستانی کلچر کی جڑیں ہیں۔ اس نقطہ نظر کے حامی پاکستانی قوم پرستی کی بنیاد ند ہب پر نہیں بلکہ علاقائی حدود پر رکھتے ہیں۔

اس قتم کی متضاد آراء قدیم آثاروں کی کھدائی کے سلسلہ میں پیدا ہوئیں۔ یہ سوالات اٹھائے گئے کہ کیا ان آثاروں کی کھدائی کرنی چاہئے کہ جو عراوں کی فتح سے قبل یہاں تھے' یا صرف ان کی دریافت کرنا چاہئے کہ جن کا تعلق مسلمانوں سے رہا ہے؟ اس ضمن میں تاریخی یادگاریں بھی زیر بحث آئیں کہ کون می یادگاروں کو محفوظ رکھنا چاہئے اور کن کو نظر انداز کر دینا چاہئے۔ اسلامائزیژن کے عمل نے نہ صرف تاریخ کو متاثر کیا بلکہ اس کا اثر آثار قدیمہ' اور تاریخی یادگاروں پر بھی ہوا۔

تاریخ کی تشکیل کے سلسلہ میں ایک اور نقطہ نظر بھی ہے: وہ یہ کہ پاکستان کی تاریخ کو ہندوستان کی تاریخ سے علیحدہ کر کے' صرف اس خطہ کی تاریخ کسی جائے کہ جو اب پاکستان ہے۔ بعنی صرف ان تاریخی واقعات اور تاریخی عمل کو کہ جو پاکستان میں وقوع پذیر ہوا۔ اس مقصد کے تحت ابوب خال کے زمانے میں "تاریخ پاکستان" کے نام سے سرکاری طور پر تاریخ کھوائی گئی۔ اس کے ایڈیٹر جزل آئی۔ ایک۔ قریشی تھے آگرچہ اس کے دیگی خرائی آئی۔ ایک۔ قریشی تھے آگرچہ اس کے دیگر جزل آئی۔ ایک۔ قریشی تھے آگرچہ اس کے دیگھف ابواب لکھنے والوں میں پاکستان کے اہم مورخ تھے۔ گروہ نہ تو تاریخ کو کوئی نیا مکتبہ فکر قائم کر سکے۔ اور نہ ہی تاریخ کا کوئی نیا مکتبہ فکر قائم کر سکے۔

پاکتان کی تاریخ لکھتے ہوئے جو مشکلات ہیں وہ بید کہ عمد سلاطین اور عمد مغلیہ کو کس طرح سے لکھا جائے کہ وہ ہندوستان کی تاریخ نہ رہے' بلکہ اس پاکستانی بنایا جائے۔ اگر اس تاریخ کو ہندوستان کی تاریخ تسلیم کر لیا جائے تو پھر اس کا پاکستان سے کیا تعلق رہے گا؟ اس مسئلہ کو دیکھتے ہوئے ایک حل تو یہ نکالا گیا ہے کہ اسے "تاریخ پاک

و ہند" کے نام سے پکارا جاتا ہے۔ اس نام میں ہندوستان کے ساتھ ساتھ پاکستان بھی تاریخ کا حصہ بن جاتا ہے۔ دوسرے قرون وسطیٰ کی تاریخ کو بھی ہندو و مسلمان تصادم و کشش کش کمش کے طور پر دیکھا جاتا ہے۔ جن حکمرانوں اور فاتحوں نے ہندوؤں کو محکسیں دیں 'ان کی حیثیت ہیروز کی ہے کہ جنہوں نے اسلام کی خاطر خون ریز جنگیں لڑیں اور کافروں کو کچل کر رکھ دیا۔ ان فاتحین میں محمد بن قاسم 'محمود غرنوی' اور شاب الدین غوری قابل ذکر ہیں۔ مغل بادشاہتوں میں اکبر کے مقابلہ میں اورنگ زیب کو ترجیح دی جاتی ہے۔ ہندوستان میں انگریزوں کے اقتدار کے بارے میں یہ نقطہ نظر ہے کہ ہندوؤں اور انگریزوں نے سازش کر کے مسلمانوں کو اقتدار سے محروم کر دیا۔

تقسیم کے بعد جدید تاریخ کو لکھتے ہوئے اسے "تحریک پاکتان" کا نام دیا گیا ہے۔
اس تاریخ نولی میں شخصیتوں کو اہمیت دیتے ہوئے یہ طابت کیا ہے کہ ہر مرحلہ بر
تحریک کی کامیابی اس کے راہنماؤں کی وجہ سے ہوئی ہے۔ تحریک کی کامیابی میں دو سری
سیاسی معاشی اور ساجی قوتوں کو نظر انداز کر دیا گیا ہے۔ اسی طرح سے عوام کا کردار
بھی ان تحریکوں میں نمایاں نہیں ہے۔

چونکہ تحریک پاکستان کی ابتداء شالی ہندوستان سے ہوئی۔ جبکہ سندھ اور پنجاب اور دوسرے صوبوں کے لوگوں کا اس تحریک میں زیادہ حصہ نہیں تھا، اگر اس حقیقت کو سامنے لایا جاتا تو پنجاب اور سندھ کی لیڈرشپ اس نقطہ نظر سے متاثر ہوتی، کیونکہ انہوں نے اس تحریک میں 1946ء میں شمولیت کی تھی۔ للذا اس جدید تاریخی تحریک کی ابتداء اور اس کی کامیابی کا سرا شالی ہندوستان کے لوگوں کو نہیں دینا تھا۔ اس لئے ان کے کردار کو جدید تاریخ نویس میں بالکل نظر انداز کر دیا گیا۔ اس طرح پنجاب کی لیڈرشپ نہیں چاہتی تھی کہ پاکستان کے قیام کو صرف محمد علی جناح کے کھاتے میں ڈال لیڈرشپ نہیں چاہتی تھی کہ پاکستان کے قیام کو صرف محمد علی جناح کے کھاتے میں ڈال دیا جائے۔ اس لئے اس نظریہ کو پھیلایا گیا کہ علامہ اقبال نے پاکستان کا خواب دیکھا۔ یا اس کے تصور کے بارے میں ایک خاکہ پیش کیا۔ جناح نے اس تصور کو عملی جامہ اس کے تصور کے بارے میں ایک خاکہ پیش کیا۔ جناح نے اس تصور کو عملی جامہ پہنیا۔ اس نقطہ نظر سے اقبال کی شمولیت کی وجہ سے اہل پنجاب کو پاکستان کی سیاست پر قبضہ کرنے کا اخلاقی کہ اقبال کی شمولیت کی وجہ سے اہل پنجاب کو پاکستان کی سیاست پر قبضہ کرنے کا اخلاقی کہ اقبال کی شمولیت کی وجہ سے اہل پنجاب کو پاکستان کی سیاست پر قبضہ کرنے کا اخلاقی

جواز مل جاتا ہے۔

یا کشان کی جدید تاریخ نولی میں الی کتابوں اور مقالات کی اشاعت ہو رہی ہے کہ جن میں ہر صوبہ اس کو ابت کرنے میں مصروف ہے کہ سب سے زیادہ اس نے تحریک پاکستان میں حصہ لیا۔ صرف یمی نہیں بلکہ معاشرہ کے مختلف طبقے بھی اپنی اہمیت البت كرنے كے لئے تحريك ميں شموليت كے وعوىٰ وار بيں۔ جيسے طلباء عورتيں صحافی علاء اور دانشور- اس سلسله میں سب سے زیادہ ولچسپ سیاسی جماعت اسلامی کا ہے کہ جس نے پاکستان کی تحریک کی مخالفت کی تھی۔ مولانا مودودی نے اپنی ایک کماب "مسلمانوں کی سایی کش کمش" میں اپنی مخالفت کا پوری طرح سے اظمار کیا تھا۔ چونکہ اب جماعت اسلامی پاکستان کی سیاست میں اہم کردار ادا کر رہی ہے۔ الغدا وہ پاکستان کی الفت ك واغ كو وهونا چاہتے ہيں۔ چنانچہ جب اس كتاب كا نيا الديش چھلا كيا تو اس میں سے وہ سارا مواد حذف کر دیا گیا کہ جو پاکستان کے خلاف تھا۔ اب اس کے بعد کوشش یہ ہو رہی ہے کہ مولانا مودودی کو پاکستان بنانے والوں میں شامل کیا جائے۔ جاعت کا نقطہ نظریہ ہے کہ پاکستان کا قیام اس لئے عمل میں آیا تھا کہ یہاں ایک اسلامی ریاست کا قیام ہو' نہ کہ معاثی اور سیاسی مقاصد کی خاطر۔ اس نقطہ نظر کے تحت اگر مقصد اسلامی ریاست کا قیام تھا۔ تو جماعت اسلامی سے بردھ کر اور کون اس کا راہنما ہو سکتا تھا' اور آج اس کو عملی جامہ پہنانے کے لئے جماعت کے علاوہ اور کون ہو سکتا

#### نظريه ياكستان كانتحفظ

کسی بھی نظریاتی ریاست میں نہ صرف یہ کوشش کی جاتی ہے کہ اس کے نظریہ کا سخفظ کیا جائے۔ بلکہ یہ پلان بھی ہوتا ہے کہ نظریہ کو کس طرح پھیلایا جائے اور اس کی سچائی کو لوگوں کے دل و دماغ میں بٹھایا جائے۔ اس مقصد کے لئے ریاست ذرائع ابلاغ اور نصاب کو منتخب کرتی ہے۔ خاص طور سے ضیاء الحق نے اس سلسلہ میں خاص اقدالات کئے۔ اس نے "جغرافیائی اور نظریاتی سرحدوں" کا تصور پیش کیا' اور اپنی اور

اپنی حکومت کو یہ زمہ داری دی کہ وہ ملک کے باہر اور ملک کے اندر نظریاتی دشمنوں کا قلع قلع قلع کر کے اس کا دفاع کرے۔ اس نقطہ نظری وجہ سے پاکستانی معاشرے کے تمام سیکولر ذہن رکھنے والے اور روشن خیال لوگ نظریہ کے دشمن ہو گئے۔ نہ صرف نظریہ کے بلکہ ملک کے دشمن بھی قرار پائے۔ اس تعلق سے حکومت کی یہ ذمہ داری ٹھری کہ انہیں قرار واقعی سزا دے۔ حکومت کی جانب سے ان حلقوں کو کئی بار تنبیہہ کی گئی کہ آگر انہوں نے نظریہ پاکستان کی ذرا بھی مخالفت کی تو وہ سخت سزا کے مستحق ہوں گئے۔

نوجوانوں کو نظریہ پاکتان سے متعلق باشعور بنانے کے لئے یونیورشی گرانٹس کمیشن نے اسلامیات اور مطالعہ پاکتان کو تمام تعلی اداروں میں لازی قرار دے دیا۔ یمال تک کہ پروفیشن اداروں میں جیسے کہ میڈیکل یا انجینئرنگ کالجز وہاں بھی طالب علموں کے لئے ان دو مضامین میں امتحان پاس کرنا ضروری ہو گیا۔ ضیاء حکومت نے O کیول اور A لیول کے پاکتانی طالب علموں کے لئے لندن اور کیمبرج یونیورسٹیوں سے کیمہ کر ان مضامین کو لازی کروایا۔

مطالعہ پاکستان کے مضمون کے ذریعہ سرکاری حلقوں نے اس بات کی شعوری کوشش کی کہ طالب علموں کو اسکول سے لے کر یونیورٹی تک وہ تاریخ پڑھائی جائے کہ جو سرکاری تاریخ ہے۔ خاص طور سے نظریہ پاکستان کے بارے میں یہ نقطہ نظر پیش کیا گیا کہ اس کی وجہ سے پاکستان کی اسلامی ریاست کا قیام عمل میں آ سکا۔ (23) عملی طور پر اسلامیات اور مطالعہ پاکستان 'یہ دونوں مضامین طالب علموں میں بے انتما غیر مقبول ہیں۔ کیونکہ ان میں نہ تو کوئی نئی بات ہے اور نہ ہی دلچسی و علم کے اضافہ کا نیا مواد۔ تھسے پٹے خیالات اور دلائل کے ذریعہ ایک ہی بات کو بار بار دہرایا گیا اضافہ کا نیا مواد۔ تھسے پٹے خیالات اور دلائل کے ذریعہ ایک ہی بات کو بار بار دہرایا گیا

نظریہ پاکتان کی اس تشیر اور تبلیغ کے ساتھ ہی ' حکومت نے اس بات کی بھی کوشش کی کہ اسے تقید سے بچانے اور اس کا تحفظ کرنے کے لئے قانون بنایا جائے۔ پاکتان پینل کوڈ آرٹکل اے۔ 123 اور کوڈ 1860 کے تحت اس بات کی وضاحت کی گئ ہے کہ یہ قانون "پاکتان کی تخلیق اور اس کے اقدار اعلیٰ کو ختم کرنے سے متعلق ہے۔" 1992ء میں اس میں جو ترامیم کی گئی ان کے تحت اگر کسی بھی تحریی، زبانی، اشاروں و کنابوں کے ذریعہ نظریہ پاکتان کے ظاف کچھ کما جائے۔ یا اس کے اقدار اعلیٰ پر حملہ کیا جائے۔ یا تقیم پاکتان کی مخالفت کی جائے۔ تو اس صورت میں وہ مخض دس سال قید بامشقت اور جرمانہ کی سزا کا مستحق ہو گا۔

#### متائج

اپی شافت کی تلاش اور اس کو ابت کرنے کے سلسلہ میں پاکستان مشکل حالات اور تذبذب کا شکار ہے۔ اگر وہ نظریہ پاکستان سے انکار کرتا ہے تو اس صورت میں ہندوستان سے علیحدگ کے دلائل اور اسباب رد ہو جاتے ہیں اور تقسیم برصغیر بے معنی شمرتی ہے۔ اگر نظریہ پاکستان' اور قومیت کو فرجب کی بنیاد پر تسلیم کر لیا جائے تو پھر پاکستان کی غیر مسلم اقلیتیں اس قومیت سے خارج ہو کر اپنی اہمیت اور حقوق کھو بیٹھتی ہیں۔

اس پورے تجزیہ سے یہ بات واضح ہو کر سامنے آتی ہے کہ نظریہ پاکستان کو سول اور ملٹری دونوں حکومتوں نے مضبوط مرکز کے لئے استعال کیا۔ اور اپنے آپ کو اس کے محافظ کے طور پر پیش کر کے اپنے مفاوات کو پورا کیا۔ لیکن اس کے بتیجہ میں چھوٹے صوبے اپنی خود مخاری اور حقوق سے محروم ہو گئے۔ ان کے نزدیک نظریہ پاکستان ایک ایسا ہتھیار اور حربہ ہے کہ جے استعال کر کے مرکز ان کی صوبائی شافت اور کلچل وریہ کو ختم کر رہا ہے۔ اس صورت عال کو دیکھتے ہوئے بچھ پاکستانی اسکالرز نے یہ دلیل دی ہے کہ پاکستان کو اپنی قومیت کی بنیاد ندہب کے بجائے علاقہ پر رکھنی انے یہ دلیل دی ہے کہ پاکستان کو اپنی قومیت کی بنیاد ندہب کے بجائے علاقہ پر رکھنی علاجہ ۔ اس سلسلہ میں حمزہ علوی نے لکھا ہے کہ "صرف اس طریقہ سے ہم نظریہ پاکستان کے بندھنوں اور پیچیدگیوں سے خود کو آزاد کر سکیں گے اور اس صورت میں ، پاکستان کے بندھنوں اور پیچیدگیوں سے خود کو آزاد کر سکیں گے اور اس صورت میں ، اس کنفیوژن سے نجات پا سکیں گے کہ جو نظریہ اور ندہب کے ملاپ نے پیدا کیا اس کنفیوژن سے نجات پا سکیں گے کہ جو نظریہ اور ندہب کے ملاپ نے پیدا کیا ہے۔ کیونکہ اس نے سوائے تصادم و کش کمش اور بے چینی کے اور پھی پیدا نہیں کیا ہے۔ کیونکہ اس نے سوائے تصادم و کش کمش اور بے چینی کے اور پھی پیدا نہیں کیا

#### تواليه حلت

Ideology of Pakistan, Radio Pakistan Publication, 1971, p. II

Ideology of Pakistan, In: Ideology of Pakistan Radio Pakistan Publication, 1971, p. 2.

Ideology of Pakistan, Lahore, 1976, p. 23

6- تمثير:

Report of the Court of Inquiry, Lahore, 1954, p. 202

7- ضميرنيازي:

Press in Chains, Karachi 1986, p. 34, 35.

8- منظور احمد:

Pakistan, The Emerging Islamic State, Lahore, 1866, p. 100

Jinnah: Studies in Interpretation, Karachi, 1981, p. 255-256.

12- رجرؤس منذ:

Making of Pakistan, Karachi, 1966, p. 100, 101.

Muslim Community of the Indo-Pakistan Sub-continent, Karachi, 1977, p. 95.

Muslim Rule in India and Pakistan, Karachi, 1991, p. 338, 342.

The Culture of Pakistan, In: Making of Pakistan, by R. Symond, Karachi, 1966, p. 197.

Indus Saga and the Making of Pakistan. OUP Karachi, 1996, p. 8.

Pakistan Studies, Karachi, 1989, p. 23.

The Territorial basis of Pakistan Nationhood,
Lahore 1997, p. 21.

# سندھ میں انگریزی فیکٹری (1800-1799ء)

سى امل مازى والا/سعود الحس خان

ہندوستان میں برطانوی سلطنت ان پے در پے تجارتی مہموں کا بتیجہ ہے جس نے اس بات پر زور دیا که اگر برطانیه کو اینے تجارتی مقاصد بورے کرنے ہیں تو یہ ملک فتح کرنا ضروری ہے۔ کسی بھی برطانوی صوبے میں جو کہ اب ہندوستان میں برطانوی سلطنت کا حصہ بن گیا ہے برطانوی مهموں میں ایک سلسلہ وار پیش رفت ویکھی جا سکتی ہے۔ ابتدائی کو ششیں تو خالص تجارتی نوعیت کی تھیں لیکن جب برطانیہ نے دیکھا کہ ہندوستانی نواب ایک دوسرے کے ساتھ برسر پیار ہیں تو اس بات کو انہوں نے اپنی آباد کاری کے لئے ایک حقیق خطرہ محسوس کیا اور خالصتا" تجارتی مہم ایک تاجرانہ سیاسی مم بن گئے۔ اور جب برقتمتی سے 'ہندوستانی نوابان نے برطانیہ سے تعلق کی ابتدائی سطح کی قدر دانی نہیں کی اور سیاسی تباہی کو رو *کنا شروع کر* دیا تو برطانوی' کوئی متباول نہ ہونے کی صورت میں تیسرے ورجہ پر آ گئے لعنی سایس ورجہ جس کا انجام کار متیجہ ہندوستانی اختیار سے برطانوی اختیار میں اقتدار کی منتقلی ہے۔ مخضرا" بیہ کہ ہندوستانی صوبوں کے ہندوستانی کے ہندوستانی اقتدار سے نکل کر برطانوی اقتدار میں چلے جانے کی تاریخ اس ہی طرح کی ہے اور سندھ کا چھوٹا سا صوبہ بھی اس عام روش سے ہٹ نہیں سکا۔ ہندوستان میں برطانوی سفارت نے بہت جلد ہی سندھ کے تجارتی امکانات کا جائزہ لے لیا۔ سر تھامس رو (Sir Thomas Roe) کی بنیادی ترجیحات سندھ میں آسانی ے قابل آول تھیں۔ جلد ہی سندھی شورہ (Salt petre) کو بھی ان کی توجہ مل گئ-اس طرح سے سندھ میں برطانوی تجارتی ممم 1635ء میں تھٹھہ ' سندھ کی سب سے

بری منڈی میں فیکٹری کے قیام کے ساتھ شروع ہوتی ہے۔ یہ فیکٹری تقریباً تمیں برس یعنی 1662ء تک کام کرنا رہا۔ اس عرصہ کے دوران صرف تجارت سے ہی تعلق رکھا گیا۔ 1758ء میں تقریباً سو برس کے وقفہ سے سندھ میں برطانیہ نے ایک بار پھر سے ایک خالصتا" تجارتی مهم شروع کر دی- بیه فیکٹری 1775ء تک تقریباً سترہ برس کام کرتی رہی۔ یہ دونوں کو ششیں خالصتا″ تجارتی تھیں اور برطانوی لوگ اپنی ثابت قدمی کی وجہ سے سندھی تجارت کو بحال کرنے کے قابل تھے جو بہت زیادہ خراب ہو گئی تھی۔ ليكن جس وقت دو سرى فيكثري ختم كي همي، تو حالات تبديل ہو چکے تھے۔ اب ايسٹ انڈیا سمپنی نه صرف ایک تجارتی ادارہ تھی بلکہ یہ انڈیا کی ایک خاص علاقہ پر حکمران تھی۔ اور بیہ ضروری تھا کہ سمپنی اپنے آپ کو ان قوتوں کی حرکات سے آگاہ رکھے جو اس کے لئے مشکلات پیدا کرنے کے قابل تھیں۔ چنانچہ جب اٹھارویں صدی ختم ہوئی تو سندھ کے ساتھ برطانیہ کا حقیق رویہ تبدیل ہو گیا تھا۔ تجارتی درجہ نے تاجرانہ سیاست کو جگہ دے وی تھی۔ 1799ء میں سندھ میں برطانوی ریزیڈنسی (Residency British) کے قیام کا دوہرا مقصد تھا۔ یہ ریزیڈنی مشکل سے ڈیڑھ برس ہی چل سکی-مستقتبل کی کوششوں نے جو برسرعام ساسی وفود کی شکل میں 1809ء 1820ء 1831ء میں آئے اور ویگر انہوں نے اس آخری سطح کی نشاندہی کی جو 1843ء میں فتح سندھ کی شکل میں ظاہر ہوئی۔ اسی مضمون میں سندھ میں 1799ء کی برطانوی "ممم" کا سروے کرنے کی کوشش کی جائے گی۔

جیسا کہ اوپر بیان کیا گیا ہے کہ سندھ میں دوسری برطانوی مہم 1775ء میں ختم ہوئی۔ اگلے ہی سال سندھ کے حکمران نے سندھ میں برطانوی فیکٹری کی قیام کی درخواست کی۔ اس وقت بمبئی میں موجود برطانوی عناصر نے سندھ میں "فیکٹری" کھولنے کی تجویز کو رو کر دیا اور اس بات سے کلموڑا (Kalhora) خاندان کے امیر کو مطلع کر دیا گیا۔ (۱) اگست 1780ء میں ایک بار پھرسے "سندھ کے امیر" نے ایسٹ انڈیا کمپنی کو اپنے ملک میں دوبارہ سے آنے کی دعوت دی لیکن پھرسے بمبئی میں ایسٹ انڈیا کمپنی کے صدر نے اس دعوت کو اس بنا پر نمایت نرمی سے رو کر دیا کہ کمی ایسے انڈیا کمپنی کے صدر نے اس دعوت کو اس بنا پر نمایت نرمی سے رو کر دیا کہ کمی ایسے

ملک میں کہ جہال کی حکومت ہی کمزور ہو فیکٹری قائم کرنے سے کوئی فائدہ نہیں ہو گا۔ (2) کیکن 1799ء کے قریب حالات بدل چکے تھے۔ اس وقت سندھ میں نئے حکمران خاندان یعنی ٹالیر امیروں کی نگرانی میں امن بحال ہو گیا تھا۔ دوسری جانب بمبئی گور نمنٹ کی جانب سے سندھ میں ایک فیکٹری قائم کرنا زیادہ حد تک سیاسی نوعیت کا معاملہ بن گیا تھا۔ اب صرف تجارت سے ہی واسطہ نہیں رہا تھا جیسا کہ پہلے ہو یا تھا بلکہ جب انہوں نے 1799ء میں سندھ میں ایک فیکٹری قائم کرنے کا سوچا تو وہ کچھ اور ہی بلت تھی جو بمبئی گورنمنٹ کے زہن میں سب سے اوپر جگہ بنائے بیٹھی تھی۔ " در حقیقت تجارت کو ترقی دینے کے بناوٹی مقصد کے ساتھ نئی مہم دراصل اس وقت سب سے برے خطرے اور اس کے برھتے ہوئے اثر کا جواب تھی۔ اور زمان شاہ 'شاہ کلیل کی بردھتی ہوئی خواہشات کو روکنے کے لئے تھا جس کے ارادے ہندوستان میں برطانوی عملداری کو دھمکی دے رہے تھے۔ (3) 1799ء میں تعینات کے ہونے والے برطانوی ریزیزن نے سندھ میں "ہمارے (برطانیه) خلاف مسلمان طاقوں کے خاموش اور سنجیدہ اتحاد کے وافر ثبوت اور دلائل کا احساس کر لیا تھا۔" (4) اس وقت اسے زمان شاه کی خواہشات کا بھی ادراک ہو گیا تھا۔ چنانچہ 1799ء میں سندھ میں برطانوی فیکٹری کا مقصد تبدیل ہو گیا تھا۔ سندھ کی یہ مہم ایک خالصتا" تجارتی مقصد سے تاجرانہ ساسی نوعیت اختیار کر گئی۔

عظیم باوشاہ احمہ شاہ ابدالی کا پوتا نوان شاہ 1792ء میں کائل میں تخت نشین ہوا۔
وہ ایک بہترین سیہ سالار تھا اور اس کے پہلے سال کی سرگرمیوں نے ایسٹ انڈیا کمپنی
کے ذہمن میں شہمات پیدا کر دیئے تھے۔ ان شہمات کی تقدیق ان خطوط سے ہوتی ہے
جو برطانوی گورنر جزلوں کو زمان شاہ کی جانب سے ملے تھے۔ لارڈ ویلزل
جو برطانوی گورنر جزلوں کو زمان شاہ کی جانب سے ملے تھے۔ لارڈ ویلزل
جو نمان شاہ کی جانب سے ایک خط موصول ہوا ہے جس میں ہندوستان کو فتح کرنے کا مطالبہ سے ایک خط موصول ہوا ہے جس میں ہندوستان کو فتح کرنے کا اعلان بھی ہے نیز نواب وزیر اور ہم سے شاہ عالم کو مربطوں کے قبضہ سے نکال کر تخت دیلی پر بحال کرنے کا مطالبہ اور مربطوں کو ہندوستان کے اندر ان کی جنوب مغربی دیلی پر بحال کرنے کا مطالبہ اور مربطوں کو ہندوستان کے اندر ان کی جنوب مغربی

مقبوضات سے و تھکیلنے کا مطالبہ بھی ہے۔ یہ بات ناقابل سوال ہے کہ شاہ کیوں کر اس طرح کا منصوبہ رکھتا ہے۔ اس کا نتیجہ کچھ بھی ہو وہ ہمارے تحفظ کے لئے قابل غور ہی ہے۔" (5) 1796ء تک زمان شاہ ہندوستانی دارالحکومت پر قبضہ کے لئے لاہور تک چلا آیا۔ اس کے ساتھ 33 ہزار فوجی تھے۔ "مرہٹوں کے اندر خوف و ہراس تھیل گیا اور انگریزی حکومت میں بھی خطرہ کی تھنٹی جے گئے۔ گور نر جنرل سر جان شور (John Shore Sir) کو بیہ معلوم پڑا کہ شاہ کابل کا بیہ حملہ "برطانوی مفاد کے لئے بہت زبردست خطرہ ہے۔" ليكن اسے يه فيصله كرنے ميں دقت ہوئى كه كيا اس برھتے ہوئے خطرے پر جوالي حمله کیا جائے یا نہیں۔ مرہبے اس وقت بہت زیادہ دہشت زدہ ہو گئے تھے چنانچہ انہوں نے برطانوبوں سے افغانوں کے خلاف استھے ہونے کی بات کی۔ لیکن چونکہ سرجان شور بھی مرہوں کی قوت میں کی کا خواہش مند تھا لنذا اس نے ان سے ہاتھ ملانے کو مناسب نہ سمجھا۔ اسی وقت وہ زمان شاہ کی کامیابی کے نتائج پر بھی خوفزدہ تھا۔ پھر گور نر جزل شاہ دبلی یر مربطوں کے اثرات کی وجہ سے ان کی توسیع پندی کے تقیجہ میں ہونے والے مرہیر اقتدار سے بھی بہت زیادہ خوفزدہ تھا۔ البتہ سب سے برا خطرہ جس نے سر جان شور کے ذہن کو بہت متاثر کیا وہ فرانسیسی رہنما سے تھا جو سندھیا کے بڑے علاقے پر اپنے نام سے حکمران تھا اور جس پر اب افغانوں کی نظریں تھیں۔ وہ اب اسی تھکش کے چے میں جو مرہوں اور افغانوں کے درمیان ایک کھلی جنگ کی صورت میں ہونے والی تھی متنازعہ علاقوں میں خود مختاری حاصل کر رہا تھا۔ (7) پس گورنر جزل نے کوئی قدم اٹھانے کے لئے اپنا ذہن بناتے وقت زمان شاہ کے ایک باغی بھائی کو اپنا ہمنواء بنا لیا اور اس کو مجبور کیا کہ وہ دارالخلافہ میں واپس جا کر ایک بغاوت کھڑی کر کے اسے جواب دے۔ چنانچہ کچھ عرصہ کے لئے یہ خطرہ کل گیا۔ 1798ء میں ایک بار پھر سے اسی سال اکتوبر میں زمان شاہ کی فتح ہند کے ریلے میں ٹھوس افواہیں بہتی چلیں گئیں۔" انگریزی حکومت اس بات کو اپنا فرض سمجھتی ہے کہ وہ کسی بھی ایسے واقعہ کے امکانات کے خلاف اقدامات کرے۔ ہمارے لئے اس طرح کا اتحاد بہت خطرناک نوعیت کا ہو سکتا ہے جیسا کہ ٹیپو سلطان اور فرانسیسیوں کے مابین تھا۔ (8) اس موقع پر برطانیہ کی جانب

سے امتیازی صلاحیتوں کا حامل ایک شخص معاملات نمٹانے ہندوستان آیا۔ لارڈ ویلزلی جس نے ساری صورت حال کا جائزہ لینے کے بعد مکنہ دشمن کے خلاف دفاع کا جامع منصوبہ تیار کیا۔ سندھ پر غلبہ پانے کے لئے تک و دو شروع کر دی گئی ماکہ اس کے علاقوں کو دفاعی نقطہ نظرے استعال کیا جائے۔ (9) ای وقت برطانوی افواج اودھ میں نواب وزیر کے علاقوں میں دعمن افغانوں کی روک تھام کے لئے تیار ہو گئیں۔ اس غرض سے برطانویوں کا ایک ساسی و تجارتی وفد فارس روانہ کیا گیا کہ شاہ فارس بابا خان کو خراسان پر حملے جاری رکھنے پر آمادہ کرے جو کہ افغان سلطنت کا ایک حصہ تھا۔ فارس کے ساتھ باہمی معاہرے میں یہ طے پایا کہ : اگر افغانوں نے ہندوستان فتح کرنے کی کوشش کی تو شاہ فارس افغانوں کے ملک پر ایک بردی فوج کے ساتھ چڑھائی کرے گا اور ان کے ساتھ ایا کوئی معاہرہ نہ کرے گا جس میں اگریزوں پر جارحیت روکنے کی شرط شامل نہ ہو۔" اس کے بدلے (10) "جب بھی بھی فرانسیسی قوم کا کوئی آدمی یا شاہ افغانان شاہ فارس پر حملہ کرے گا تو انگریزوں سے جتنا ممکن ہو گا آتا جنگی اسلمہ اور توپیں معہ تمام ضروری آلات و عملہ و انسپکٹرز کے شاہ فارس کو فراہم کریں گے اور فارس کی بندرگاہوں میں سے کسی ایک پر پہنچایا کریں گے۔" (11) اس معاہدہ کا تجارتی حصہ معمولی اہمیت کا عامل تھا۔ (12) انجام کار برطانیہ کو زمان شاہ کی حرکات کے متعلق یقینی معلومات حاصل کرنے کے لئے ایک اڑہ کی ضرورت محسوس ہوئی اور لارڈ ویلزلی جو مار ننگشن کا ارل (Earl of Marnington) تھا۔ اس نے محسوس کیا کہ سندھ میں فیکٹری اس خواہش کا واحد حل ہے۔ کیونکہ سندھ افغان حکمران کا ایبا مقبوضہ علاقہ تھا جو اسے پند نہ کرتا تھا۔ 8\_ اکتوبر 1798ء کو گور نر جزل نے جمینی کے گور نر عزت ماب جوناتھن و کن (Jonathan Duncon) کو اینے ایک خط میں اس حوالے سے یوں لکھا کہ: "جھے یہ تجویز دی گئ ہے کہ شاہ کی طاقت میں مزید کمی اس ڈیلٹا اور سندھ (Indus) کی زیریں وادی میں مفتوحہ اقوام کی مناسب حوصلہ افزائی کرنے سے پیدا کی جا سکتی ہے۔ جن کے بارے میں کما گیا ہے کہ وہ شاہ کی حکومت کی وجہ سے بہت غیر مطمئن ہیں۔ میں آپ کے سامنے یہ نقطہ سب سے زیادہ و سنجیدہ غور و تعامل کے لئے

پیش کر رہا ہوں ناکہ مجھے اس پر آپ کی رائے مل سکے اور اس عرصہ میں کوئی بھی ایسا فوری قدم تجویز کریں جو آپ کے لئے مناسب اور قابل عمل ہو-" (13) ندکورہ بالا بات کی یاد وہانی کراتے ہوئے گورنر جزل نے جمبئ کے گورنر کو 24 اکتوبر 1798ء کے خط میں اس طرح سے تحریر کیا: \_ "ای مقصد کو مد نظر رکھ کر مجھے اینی اس خواہش کو دہرانا چاہئے کہ آپ سندھ کے لوگوں کو اور ان ممالک میں آباد قبائل کو بھی جو ملتان اور قد حار سے ملحق ہیں۔ اشتعال ولانے کی غرض سے تمام قابل عمل ذرائع استعال کریں اکہ ان علاقوں میں اپنی مقبوضات کے تحفظ کے لئے زمان شاہ کارروائی کرے۔ ان لوگوں کے بارے میں کما جاتا ہے کہ وہ شاہ کے اقتدار کے خلاف بغاوت کرنا چاہتے ہیں اور ہندوستان میں اس کی عدم موجودگی الولد بارود کی آزادانہ فراہمی نیز اس حکومت کی حمایت سے فائدہ اٹھا کر اس بات بر تیار بھی ہو سکتے ہیں۔" (14) عزت ماب جوناتھن و من المبنى كا برطانوى كورنر اس نے كام ميں لگ كيا۔ اس نے بوشير (Bushire) كے ایک تاجر اور ڈبلومیٹ آغا ابوالحن کے بارے میں سوچا کہ اسے سندھ کے دربار میں برطانوی وکیل کے طور پر بھیجا جائے ماکہ دیگر در پردہ سابی مقاصد کے لئے سندھ میں برطانوی فیکٹری کھولنے کی اجازت مل سکے۔ اس طرح سے 1799ء کے شروع میں آغا کو بلایا گیا اور اس نے تو خوشی خوشی اس تجویز کو قبول بھی کر لیا اور جمبئی کے گور نر کو اپنے مشن کی کامیابی کا یقین ولایا۔ اس نے گور نر سے دو خطوط حاصل کئے' پہلا میر فتح علی خان کے نام تھا جو سندھ کے حکمران خاندان کا سب سے بڑا بھائی تھا اور دو سرا میر غلام علی خان کے نام جو میر فتح علی خان کا گماشتہ تھا۔ میر فتح علی کے نام خط میں عزت ماب جوناتھن و کن نے ان کے وربار میں انگریزوں کی جانب سے اپنے وکیل کے دورے کے مقصد کی وضاحت کی اور ان باہی فوائد پر زور دیا جو سندھ میں برطانوی فیکٹری کے امیر کی حکومت کی تجارت کو تحریک دینے کی وجہ سے دونوں فریقین کو حاصل ہوں گے۔ اس خط میں سندھ میں برطانوی فیکٹری کی وکالت کرتے ہوئے جمبئی کے گورز نے ٹالیر سردار کو مندرجہ ذیل اسلوب میں تحریر کیا: مجھے آپ عالی جاہ کے سامنے یہ بات بیان کرنے کی اجازت چاہئے۔ جیسا کہ تمام وجودات کے خالق نے بنی

آدم کے لئے دوستی اور شفقت کے دھاگے ایک تبھی نہ ختم ہونے والی زر .نفت میں بننے ہیں اور اپنا بیش بما قیمتی لباس بنی نوع انسان کو پہنایا ہے تو یہ سابی امور ہم سب پر ناگزیر ذمہ داری کی طرح عائد ہیں۔" اور اس نے میر غلام علی کو تحریر کیا: "آپ کے کئے ان بہت سی نیک خواہشات کے بعد جو دوستی اور خلوص سے وابسۃ ہیں میں آپ کو اس بات سے آگاہ کرنا چاہتا ہوں کہ میں نے بوشیر کے تاجر' قابل احترام اور وفادار ابوالحن سے الیی بہت سی امتیازی اور عمدہ خصوصیات سنی ہیں کہ جن کی بناء پر آپ کو سب سے متاز کیا جا سکتا ہے۔ اس نے مجھے رہ بھی بتایا ہے کہ وہ آپ کی عنایت میں بھی کچھ عرصہ رہا ہے اور اس نے مجھے یہ بات بتائی ہے کہ تجارت کی توسیع اور تاجر کا تحفظ آپ کی مہرمانی اور توجہ کا اولین مقصد ہے۔ اس لئے میں نے گزشتہ نقش قدم پر چلتے ہوئے تجارت کے عمومی مقصد کے پیش نظرایک شریف آدمی کو ایک بار پھر سمپنی بمادر کی جانب سے تصفحہ بھیجنے کا ارادہ کیا ہے اور ہمارے مابین تعلق کو زیادہ بمتر طریقے سے قائم کرنے کے لئے بھی۔ اس طرح میں نے وفادار ابوالحن کو ان امیدوں کے ساتھ ان معاملات کے طے کرنے کے لئے مقرر کر دیا ہے کہ اس کا تیجہ ہر دو فریقین کے باہمی مفاد کی صورت میں ہی نکلے گا۔ اس لئے آپ جب تبھی بھی کسی نتیجہ پر پنجیں تو اپنے جواب سے میری حمایت سیجئے اور میں اس کے مطابق متعینہ فرد کو روانہ کر دول گا۔" (16) آغا ابوالحن کو سندھ روانہ کرنے کے بعد جمبی کے گورنر نے گورنر جزل کو زمان شاہ کی توجہ ہٹانے کے لئے کوئی قدم اٹھانے کا اشارہ دیا تاکہ سندھ کے حكم انول كو اس سے منفر كيا جا سكے۔ اس سلسلے ميں جمبئ كے گورنر كو گورنر جزل كى جانب سے مندرجہ ذمل اطلاع' قلعہ سینٹ جارج (Fort St. George) سے مورخہ 7 اپریل 1799ء کو ملی جس میں اس کے منصوبہ کی پوری طرح سے توثیق کی گئی اور متعقبل میں کارکردگی کے لئے ہدایات جاری کی گئیں:- "میری سابقہ تجویز کے متیجہ میں آغا ابوالحن کو سندھ کے دورے پر روانہ کرنے کی آپ کی ہدایت کی توثیق کرتا ہوں۔ اس ملک میں برطانوی فیکٹری کے قیام کا منصوبہ تجارتی پہلو سے نہیں بلکہ سابی فوائد كے پيلو سے مجھے بہت پراميد معلوم ہو تا ہے۔ اس لئے مجھے اميد ہے كہ آپ تمام

ذرائع سے فتح علی خان کے میلان کی حوصلہ افزائی کریں گے اور اگر ممکن ہوا تو سندھ میں فیکٹری کے قیام کی اجازت حاصل کر لیں گے۔ جب تبھی بھی یہ فیکٹری قائم ہوئی تو بلاشبہ آپ کی توجہ اس کے ساتھ رابطہ کے ذرائع کی سمولت قائم کرنے پر ہونی چاہئے کیونکہ وہ زمان شاہ سے متعلق تمام متند معلومات کا مکنہ ذریعہ ہو گ- میں فتح علی خان ك ساتھ ايسے كسى معاہدے ميں شموليت كى ضرورت محسوس نبيس كريا جو زمان شاہ كے ظاف اس کو ہتھیاروں اور گولہ بارود کی فراہی کے علاوہ ہم پر مزید کوئی ذمہ واری عائد کر دے۔ میں اس حد تک آپ کو اختیار دیتا ہوں کہ جو کچھ مدد بھی آپ کو ضروری محسوس ہو آپ اس کی مدد کریں۔ اس طرح کی مدد برطانوی فیکٹری کے قیام یر اسے راغب کرنے کے لئے کافی ہو گی لیکن اگر فیکٹری قائم نہیں ہوتی تو اس صورت میں فتح علی سے موقع آنے پر ہی وسیع معاہدے کر کے اپنا مقصد پوراکیا جا سکتا ہے۔" (17) آغا ابوالحن 24 فروری 1799ء کو حیدر آباد آیا اور وزیر سید ابراہیم شاہ کے پاس تھرا۔ میر فتح علی خان شکار کے لئے باہر گیا ہوا تھا للذا اگلے ہفتے تک تو پچھ بھی کام نہ ہو سکا۔ میر کم مارچ کو واپس آیا اور آغا کو اگلے ہی روز اس سے ملاقات کی اجازت مل گئے۔ اس کی دربار میں بہت پذیرائی ہوئی۔۔۔۔ یہ باتیں اس نے حیدر آباد سے مورخہ 17- مارچ 1799ء کے خط میں تحریر کی ہیں۔ اس موقع پر وہ ان تحائف کو بھی ساتھ لے گیا تھا جو عزت ماب جوناتھن و کئن نے امیروں کے لئے بھیج تھے۔ یہ چیزیں چائے کے تختہ (Tea-board) پر سجائی گئی تھیں اور ان میں شیشے اور چینی کے برتن بھی شامل تھے جو اس نے امیروں کے سامنے "کمپنی کی دوسری اشیاء کے مامین ان کے درجہ کے مطابق رکھے۔" (18) اور لیجے! برطانوی وکیل ٹالپرول کی گرم جوثی سے مطمئن ہو گیا جو ان تحالف کی وجہ سے سندھ کے دربار میں گونج رہی تھی۔ (19) واجب عزت اور احرام کے بعد آغانے اپنی درخواست پیش کی اور امیرنے اپنے وزیر ابراہیم شاہ سے مشورہ کرنے کے بعد' جس نے اس نئے تعلق کی حمایت کی' آغا کو یقین ولایا کہ اگریزوں کو سندھ میں فیکٹری کے لئے وہی سمولتیں مہیا کی جائیں گی کہ جن سے " كلورا" ك عهد مين وه لوك لطف اندوز موت رب تھے۔ آغا كو مزيد يقين دباني

كرائي كى كد "بيه نيا اداره ان كى مزيد مهمانيون كا تجربه الهائے گا-" (20)

اپنے 17 مارچ 1799ء کے خط میں آغا ابوالحن جمبئ کے گورنر کو انگریزوں کے حق میں رواج کے مطابق امیروں کی جانب سے پروانہ ملنے کی خرویتا ہے اور مطلع کرتا ہے کہ امیرنے یہ پروانہ ان مکنہ فوائد کی بناء پر جاری کیا ہے جو اس ملک کو تجارت سے حاصل ہو سکتے ہیں اور ای لئے اس نے گورنر سے سندھ میں فورا" ایک ریذیڈنٹ مقرر کرنے کی درخواست کی اور ایسے تمام ذرائع استعال کرنے کی بھی ورخواست کی گئی جس سے امیروں کو اس بات کا اطمینان والیا جائے کہ سندھ میں فیکٹری کا قیام وراصل صرف تاجرانہ مقاصد کے لئے تھا۔ اس حوالہ سے اس نے گورنر کو آغا محمد بیک کی بوری عزت افزائی کے لئے کہا کہ جس کو امیروں نے جمبئ سے کچھ اشیاء کی خریداری کے گئے بھیجا تھا۔ مزید آغا نے سندھ میں زیادہ مانگ والی اشیاء کا تذکرہ کیا اور گور نر کو لکھا کہ برطانوی ریذیڈنٹ کے ساتھ سندھ کے لئے مندرجہ ذیل اشیاء کی بھاری مقدار تجيبي جائے ناكه برطانوى ريزيدنى كو صحيح تاجرانه شبيهه دى جاسكے: چيني كى ثافيان كال مرج وارچینی عین کی مهنگی ترین نیز سستی مصنوعات و شکرف رانگا لوما سوتی اور اگریزی اسٹیل کیڑے کی مختلف اقسام--- چمکیلا بادای سرخ سبز آسانی پیلا اورنث رنگ - این خط کے بعد آخر میں آغانے یہ اضافہ کیا ہے۔ "عزت ماب جناب عالی جاہ میرصاحب نے ایک ورمیانے ورجہ کی چیمبر گھڑی اور ایک عدد گھڑیال کی ورخواست ہے .... میر ابراہیم شاہ نے بھی ای طرح سے ایک پاکی کی درخواست کی ہے۔" پھر اس نے ان التجاؤل پر توجہ دینے کو کما۔ (21)

میر فتح علی خان اور میر غلام علی کے خطوط اور پروانہ کے ساتھ ندکورہ بالا خط کو وصول کرتے ہی عزت ماب جوناتھن ڈ کن نے مسٹر ناتھن کرو (Nathan Crowe) کو سندھ کا برطانوی ریزیڈنٹ مقرر کر دیا اور نئے عمدے پر اسے روانہ کرنے میں جلدی کی۔ یوں برطانیہ کا سندھ کے ساتھ تعلق پھرسے بحال ہو گیا۔

6- مارچ 1799ء کے پروانہ کے ساتھ جس پر میر فتح علی خان کی مر گلی ہوئی تھی۔ انگریزوں نے تھٹھہ میں اس پرانی عمارت میں اپنی فیکٹری قائم کی کہ جمال پر اٹھارویں

صدی میں ان کی پرانی فیکٹری قائم تھی۔ دراصل 75-1758ء کے عرصہ میں اگریز اپنی اشیاء کو تھٹھہ میں ایک گودام میں رکھا کرتے تھے لیکن فیکٹری کے قیام کے بعد چند برسوں میں سندھ میں جو بے چینی کی صورت حال پیدا ہوئی تو سمپنی بمادر کی اشیاء کو اصل مودام میں رکھنا غیر محفوظ تھا چنانچہ سندھ کے صنعت کاروں نے اپنی تمام اشیاء کو اس نے گریس خال کر دیا جو ان کے وکیل بمباً (Bumba) نے 1768ء میں تیار کیا تھا۔ (22) یہ وہی جگہ تھی کہ جس کے بارے میں آغانے کما تھا کہ: "برانی فیکٹری" جیسا کہ میں نے سا ہے ولالوں کے خرچہ پر تیار کی گئی تھی اور ریزیڈنٹ کی جانب سے کوئی گزارہ نہ دیا گیا تھا سوائے سو روپیہ ماہانہ کے۔ میں اس ماہانہ کرایہ میں کمی کی تجویز ویتا ہوں۔" (23) آغا بھی کہتا ہے کہ "فیکٹری کے گھر کی مرمت ضروری ہے۔" (24) 17- مارچ 1799ء کے اپنے خط میں آغا جمبئ کے گورنر سے اس ایک علم بردار عملہ اور سمپنی بہادر کی تجارتی نشان کی تغیر کے لئے دیگر ضروری عملہ بھیجنے کی بھی درخواست كريا ہے- (25) برواند كے مطابق الكريزوں نے باغ كے لئے چار بيك، زمين بھى حاصل کی جو تھٹھہ شہر کے علاوہ تھی۔ جب تک برطانوی فیکٹری موجود رہی۔ آغا بھی سندھ میں ہی رہا تاکہ اس (ممینی) کے مفاوات کا تحفظ کرے۔ سندھ کے لئے اشیاء کی مہلی کھیت مئی 1799ء میں آئی۔ ایبٹ انڈیا کے ویسل ڈریک (East India Vessel Drake) کے مطابق اشیاء کی مالیت مبلغ =/69,805 روپیہ تھی۔ اس طرح سے انگریزوں نے سندھ میں اپنے تجارتی کھیل کا پھرسے آغاز کر دیا۔ (26)

اگست 1799ء میں اگریزوں کو پروانے دیئے گئے جن میں اگریزوں کے ان تمام استحقاقات کا ذکر کیا گیا جن سے وہ غلام شاہ کلموڑا کے عمد میں استفادہ کرتے رہے تھے اور جو اب ٹالپر امیروں کی جانب سے انہیں عطا کئے گئے تھے۔ (27) ابتدائی استحقاقات کے ساتھ ساتھ امیروں نے ریذیڈنٹ کو کراچی میں ایک فیکٹری قائم کرنے کا فرمان بھی جاری کر دیا۔ (28) انگریزوں کو انگریزی فیکٹری کے قیام کے لئے ایک میدان کی جگہ وی گئی اور کراچی کے قلعہ کے باہران کو باغ بنانے کے لئے 4 بیگہ اراضی بھی دی گئی

جس پر اراضی کیکس اور درختوں کے نیکس کی چھوٹ دی گئ- (29)

سندھ میں آگریزی فیکٹری کے قیام کے ساتھ ہی ہندوستانی تاجروں کو یقینی طور پر نقصان ہونے لگا۔ انہوں نے انگریزوں کے خلاف حکمرانوں کے کان بھرنا شروع کر دیئے۔ اگریزی ریزیڈن ایک طے شدہ عرصہ کے بعد امیروں کے دربار میں حاضر ہو تا رہنا تھا اور اس کے 7 مئی 1800ء کے خط سے جو کراچی سے جمبئ کے گورز کو لکھا گیا تھا ثابت ہو آ ہے کہ اس بار امیروں نے مارچ 1800ء سے قبل اس کے ساتھ پہلے جیسا سلوک نہیں کیا کیونکہ حکمران خاندان کو انگریزوں کے مقصد کی دیانت پر شبہ ہو گیا تھا- (30) امیروں نے انگریزوں کو تاجرانہ سمولیات نیک نیتی سے دی تھیں اور جب انہیں وربار کے ذمہ دار لوگوں نے بتایا کہ انگریزوں کے اس تجارت کو دکھاوے کے پس پردہ خفیہ سیای عزائم ہیں تو انہوں نے اس میں خطرہ محسوس کیا اور اس وجہ سے اگریز ریزیدن کا سرو مری سے خیر مقدم کیا گیا۔ مسٹر ناتھن کرو نے جلد ہی صورت حال کی نزاکت کو بھانپ لیا اور اس نے نئے اور بھتر طریقے سے انگریزی معاملات طے کرنے کی کوشش کی- اس نے مارچ 1800ء میں دربار کا پھرسے دورہ کیا۔ اس دفعہ انگریزوں کے اطوار کی بابت خیالات بدل رہے تھے اور ای وجہ سے امیروں نے اگریزوں کی جانب مدردی ظاہر کی۔ "جب میں ان کے پاس گیا تو مجھے عزت دی گئی اور میرے سابقہ دورے کی بد مزگی کو دور کرنا چاہا۔ ریذیڈنٹ سند ھی حکمرانوں کی حمایت کے حصول کے اس موقع کو کھونا نہیں چاہتا تھا۔ (31) اس نے حکران خاندان کے چاروں بھائیوں کو مناسب تحالف دیئے اور اس کے ساتھ انہیں آتثیں اسلحہ 'بارود اور گولیال بھی فراہم کیں کہ جن کا انہوں نے تھم دیا تھا۔ ہر امیر نے اپنے درجہ کے مطابق برطانوی تحاکف میں سے اپنا حصہ وصول کیا۔ میر فتح علی خان نے =ر1045 روپے کے تحالف کئے' میرغلام علی نے =ر849 روپے کی مالیت کے' میر کرم علی نے =ر 735 روپ اور سب سے آخر میں میر مراد علی نے بھی =ر 735 رویے کے تحالف لئے۔ اس موقع پر بیوہ ملکہ (Queen Dowager) کو بھی نظر انداز نہ کیا گیا۔ اس نے چینی دمسک کا ایک کلزا' ایک خرد . نفت' چار بلنگ (Pelongs) اور شیشے کی مصنوعات

لیں۔ جن کی قیت =ر175 روپے تھی۔ اس موقع پر تمام تحائف ملا کر =ر4342 روپے کی مالیت کے ہوئے۔ (32) امیروں کو ایک خاص ذہن بنائے و مکھ کر ریذیڈنٹ نے ان تمام غلط فنمیوں کو دور کرنے کی کوشش کی جو امیروں کے دل میں اگریزوں کے ظاف تھیں۔ ہندوستانی تاجروں نے حکمرانوں کو کہا ہوا تھا کہ اس حقیقت کا ثبوت موجود ہے کہ انگر بزوں کی تجارت کے پیچھے خفیہ عزائم کار فرما ہیں۔ دراصل اس عمد میں کہ جب ان کی فیکٹری کام کر رہی تھی انگریزوں کا کاروبار معمولی نوعیت کا تھا۔ انگریزوں کی کم مالیت کے تجارتی کاروبار کی اس طرح سے توضیح کر کے امیروں کو قائل کیا گیا کہ "ہمارا نظریہ فتح ہے نہ کہ تجارت-" (33) مسٹر کرد نے اس بات کی وضاحت كرتے ہوئے اس بات كى نشاندى كى كى "سندھ كے ساتھ سے تعلقات كى وجہ سے وہ اس ملک کی تمام ضروریات اس وقت تک بوری نہیں کر سکتے جب تک کہ انہیں کافی تجربہ حاصل نہ ہو جائے۔ اسی وقت اس نے اس نکتہ پر بھی زور دیا کہ میدان پر تو پہلے ہی مضبوط اور مخالف حریفین کا قبضہ ہے اور اس وجہ سے بہت احتیاط اور دور بنی کی ضرورت ہے۔" (34) نیز امیروں کو یقین دلایا گیا کہ متعقبل قریب میں ہندوستانی تاجروں کے پیدا کئے گئے شکوک و شبهات ختم ہو جائیں گے- (35) میرفتح علی خان جو حکمران خاندان کا سب سے بوا فرد تھا وہ انگریزی ریزیدنٹ کی ان وضاحتوں سے مطمئن ہو گیا اور اس نے 12- اپریل 1800ء کو دو نئے پروانے عطا کر کے "اس نئے ادارے کو ائی مزید مریانی" کا ثبوت فراہم کیا۔ ان پروانوں میں سے ایک میں کراچی میں تاجرانہ التحقاقات میں فوجداری فیس میں ایک تمائی معانی کمام فوجداری فیس کی معانی اور موری (Moree) فیس کی معطلی کر کے کمپنی بهادر کی ریذیدنس کو سب سے اعلیٰ مقام دیا گیا۔ (36) دو سرے پروانے کے ذریعہ ریزیڈنٹ کو ''ایک اعزازی نشان دیا گیا اور سندھ میں بلوچی سرداروں سے زیادہ اعتاد عطاکیا گیا جو 'جب تک کہ کراچی کے قلعہ کی حفاظت پر مامور نہ ہوں' اسلحہ چھوڑے بغیر دروازے میں داخل نہیں ہو کتے تھے۔ اس پروانے کے مطابق برطانوی ریزیڈنٹ کراچی کے قلعہ میں اسلحہ کے ساتھ بھی داخل ہو سکتا تھا۔ (37) جب برطانوی ریذیڈنٹ روانہ ہونے لگا تو اسے بمبئی کے گورنر

کو دینے کے لئے امیر کی جانب سے ایک قیمی گوڑا اور طلائی شمشیر دی گئی اور ریزیڈنٹ کے لئے ایک قیمی کربند دیا گیا جو امیر کی اپنی کمر پر بندھتا تھا۔ اگریزوں کو بید استحقاقات دینے سے مراد بیہ ظاہر کرنا تھا کہ امیر اپنے علاقے میں تجارت کی بحالی کے لئے نیک نیتی سے کوشاں ہیں۔ اپنے اس خط میں کہ جس میں اس نے اپنے آقا کو نئے استحقاقات سے مطع کیا ہے 'وہ اسے یقین ولا آ ہے کہ اس نے بہت احتیاط سے اگریزوں کے ''اس حکومت کو ایک ساسی کھلونا بنانے '' کے نظریہ کو خفیہ رکھا ہے۔ اگریزوں کے ''اس حکومت کو ایک ساسی کھلونا بنانے '' کے نظریہ کو خفیہ رکھا ہے۔ اس خط میں ریزیڈنٹ صرف تجارتی امکانات کے حوالے سے کہ جس کے لئے اسے پروانے دیئے گئے ہیں اس عظیم ساسی فائدے کا تذکرہ کرتا ہے جو سندھ ریزیڈنی سے حاصل کیا جا سکتا ہے۔ اس نے اپنے مؤوجانہ فیصلے میں چھ ایسے ٹھوس فوائد بیان سے حاصل کیا جا سکتا ہے۔ اس نے اپنے مؤوجانہ فیصلے میں چھ ایسے ٹھوس فوائد بیان

پہلا زمان شاہ کی سندھ میں نئی انگریزی فیکٹری کی جانب توجہ ولائی جائے اس سے اس کے ہندوستان پر منصوبہ کا پہ چلے گا۔

دو سرا اگر برطانوی افغان سلطنت کے خلاف جارحیت بھی کرتے ہیں تو سندھی افواج ان کی براہ راست اگر مدد نہ کریں گی تو کم از کم سندھی سرداروں کے ساتھ کی دوستی انگریزدل کے فوجی دستوں کی گزرگاہ کے لئے آیک محفوظ راستہ ضرور فراہم کرے گی۔

تیسرا اگر کسی بھی وقت کوئی بھی سندھی شنرادہ افغان حکمران کی با بگذاری سے آزاد ہونے کا سوچے گا اور اپنی سلطنت وسیع کرنا چاہے گا تو انگریز اس کے ممد و معاون ہوں گے اور انہیں اپنی خدمات کا اچھا صلہ مل سکے گا۔

چوتھا انگریزوں کے سندھ میں رہتے ہوئے انگریزوں کے خلاف مسلمانوں کی بغاوت کی صورت میں ان کے پاس خلاف ورزی عمد کرنے کا محفوظ حق ہو گا۔

پانچواں انگریز سندھ میں ریزیڈنی کے ساتھ مل کر کسی بھی مربتہ بغاوت کو دہا سکتے یں-

چھٹا سب سے آخری یہ کہ اگریز زمان شاہ پر موٹر نظر رکھ سکتے ہیں اور سندھ

میں اپنی ریزید نبی کے ذریعہ اس کی حرکات سے متعلق قاتل اعتماد معلومات حاصل کر سکتے ہیں۔ (39)

کیکن افغان حکمران کی حرکات کی اطلاع حاصل کرنا اتنا آسان نہیں تھا جتنا کہ سندھ میں برطانوی ریزیڈنٹ مسٹر ناتھن کرونے پہلی بار محسوس کیا اور خط میں زکور کر دیا۔ جلد ہی وہ غلط متیجہ اخذ کرنے کی اپنی غلطی سے آگاہ ہو گیا اور بلا توقف اپنی اصلاح کر ل- بمبئ ك كورنرك الم ايك خط مين سده كاريذيدن يون رقم طراز ب: "وريك " (Drake) وغیرہ سے میرے روابط قائم ہونے کے متیجہ میں میں خود کو زمان شاہ کے ملک کی حالت کی تفتیش کی سہولت کے اعداد و شار اور اس کے دربار کے سیاست میں جاسوی کرنے میں حد سے زیادہ پرامید ہونے پر مورد الزام ٹھرا یا ہوں۔ لیکن بی غلطی قابل معافی ہے کیونکہ ان طالات میں پیدا ہوئی جن سے مجھے اس وقت واسطہ نہ پرا تھا۔ میں نے خود کو اتن کو آہ نظری سے معائنہ کرتے اور کسی مخص پر اتنا کم بعروسہ کرتے ہوئے محسوس کیا کہ میں تحقیقات کا ایک سلسلہ قائم نہ رکھ سکا اور عام تجنس کے سلسلے میں اینے دورے میں حکومت کو کچھ خفیہ مقاصد کے خیالت کے خطرے کا احماس دلائے بغیر میں اتنا ماہر نہ ہو سکا جو کہ میرا اولین فرض تھا۔" برطانوی ریزیڈنٹ کا جمبئ میں اپنے محسنوں تک افغان سلطنت کی خبریں پہنچانا بست مشکل تھا (40) لیکن وہ ایک باحوصلہ اور تربیت یافتہ مخص تھا اور اس نے محسوس کیا کہ آگر وہ امیروں کو قائل كرے كه ريذيدنى كا مقصد تجارت تھا تو ريذيدنى كے قيام كى مخالفت ميں آنے والى اطلاعات کی کوئی حقیقت نہ رہے گی- وہ اس کام پر لگ گیا۔۔۔۔ یعنی امیروں کو خوش ر کھنا۔ آ خرکار وہ اس میں کامیاب ہو ہی گیا۔ مارچ 1800ء میں ہونے والی عزت افزائی ا دو یروانوں کی عطائیگی سے امیروں کی ظاہر ہونے والی فیاضی ' ریزید نسی کو ساجی اور سیاس معاملات میں اعلیٰ مقام کی عطائیگی' اور آخرکار جون میں دربار کے دورے کی بے تکلفی ' غرض ان سب باتول نے مسٹر کرو کو بیہ باور کرایا کہ اب وہ بغیر کسی مشکل کے ائی تجارت کو آگے چلایا جا سکتا ہے۔ وہ وقفہ وقفہ سے افغان حکران کی حرکات کی اطلاع بمین کے سربراہ کو دیتا رہا۔ مارچ 1800ء میں اس نے عزت ماب جوناتھن ڈ کن کو اطلاع کی کہ شاہ فارس کی افواج خراسان فٹح کرنے جا رہی ہیں۔ (41) اسی وقت اس افغان وزیر وفادار خان جس پر زمان شاہ بھروسہ کر کے اپنی نہیں مصروفیات کے وقت سلطنت کی ذمہ داریاں سپرو کر دیا کرنا تھا' اس کے شہمات کی وجہ سے افغان امراء کے مابین برصتے ہوئے تضاد کی اطلاع بھی دی۔ اس نے مزید کما کہ وزیر کو افغان ریاست کے پانچ سرکردہ امراء کے سر قلم کئے جانے کا ذمہ دار قرار دیا جاتا ہے اور یہ سزائیں افغان فوجول میں بست بری بے چینی کا سبب بن گئی ہیں۔ (42) 31- جولائی 1800ء کے این خط میں برطانوی ریزیڈنٹ نے زمان شاہ کے فارسیوں کے خلاف جو ہرات آ گئے تھے فتح پانے کی مثبت جاسوی کی اطلاع کی۔ (43) اس نے اس خط میں جمبئی کے گورنر کو مزید مطلع کیا کہ زمان شاہ کا ایک بھائی شاہ محمود انقلاب کا جھنڈا بلند کر کے اور خراسان کے ایک دوسرے تھے میں وارد ہو چکا ہے اور کئی غدار سرداروں کو اپنے ساتھ شامل کرلیا ہے۔ (44) اور پوری طرح سے اس بات کی وضاحت کے لئے کہ کھھ افغانی سردار زمان شاہ سے الگ کیول ہوئے۔ مسٹر کرہ تحریر کرتا ہے کہ : "ان تین ماہ میں زمان شاہ نے اپنے درباریوں کا بہت خون بہایا ہے اور ان میں سے کم از کم درجن بھر اس کے سرکردہ امراء ہیں جو کہ کاٹ ڈالے گئے اور ان میں اس کا سابق وزیر امیرالملک بھی شامل ہے جو عوام میں بہت مقبول تھا۔ ان سزاؤں کے اسباب خفیہ ہی رکھے گئے ہیں لیکن باوشاہ اور اس کا وزیر روز بروز ناراض ہوتے چلے جا رہے ہیں۔ ہر مخض بالكل درست كهتا ہے كه موخرالذكر خود كو بلند مقام ير لانا چاہتا ہے اور اندروني حالات کی بناء پر اس بات میں کم ہی شبہ ہے کہ جلد ہی افغان حکومت میں کوئی انقلاب آ جائے گا۔" (45) 31- اگست 1800ء کو مسٹر کرو نے اپنے مالک کو مزید خبریں دیں۔ اس نے یہ بتانے کے لئے لکھا کہ ایک پیغام رسال جو حال ہی میں خراسان سے آیا ہے' اس نے اسے بتایا کہ بابا خان' لینی شاہ فارس نے زمان شاہ کو پیغام دیا ہے کہ اس کو یا کسی اور کو ہرات اور اس کے ملحقات سپرو کر دیئے جائیں یا پھر افواج کو یہ معاملہ طے کرنے دیا جائے۔" (46) اپنے پیغام میں شاہ فارس واضح طور پر یہ کمہ رہا ہے کہ وہ شاہ محمود کی تب سے حمایت کر رہا ہے جب سے کہ وہ اس کے دربار میں پناہ گزین ہوا

اور میہ کہ وہ شاہ محمود کی حمایت کرنے میں حق بجانب تھا، پیغام رسان نے برطانوی ریزیرنث کو اطلاع دی که شاہ فارس نے کم از کم چالیس ہزار فوجیوں کو شاہ محمود کی مدد پر لگا دیا ہے اور ایک دو سری دس ہزار فوجیوں پر مشمل فوج کو دو سرے ایک برگشتہ افغان امیر کی مدد یر لگا دیا ہے جو شاہ محمود سے آن ملا ہے۔ اس کے بعد مسر کرو نے بمبئ کے گورنر کو اطلاع دی کہ ابھی اجھی اطلاع ملی ہے کہ ہمارے حق میں ایک بات ظہور پذیر ہوئی ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ زمان شاہ ہرات سے بث رہا ہے۔ برطانوی ریزیرنٹ نے 31- اگست 1800ء کے ہی خط میں اطلاع دی کہ اسے میرفتع علی خان نے ایک خلعت عطاء کی اور زمان شاہ کی جانب سے ایک اطلاع ملی جس میں افغان باوشاہ نے غیر خوشامدانہ الفاظ میں تحریر کیا کہ کس طرح سے محض اس کی آمدیر ہی اہل فارس دہشت زوہ ہو گئے اور ان سے امان کی ورخواست کی- (46) 29- اکتوبر 1800ء کو سندھ میں برطانوی ریذیڈنٹ کو اطلاع کی گئی کہ افغان حکمران پٹاور میں اپنی فوج اور توپ خانے کے ساتھ ہے اور سکھوں پر حملہ کرنے یا سندھ کا دورہ کرنے کا ارادہ رکھتا ہے (47) اور یوں ''امیر ہاوشاہ کی سندھ آمد کی نیت پر اتنا پریشان ہو گئے ہیں کہ انہوں نے تمام عوامی دوروں کو منسوخ کر دیا ہے۔ اپنی تمام روایتی تفریحات ختم کر دی ہیں اور تیاری کی ایک ماتم زده کیفیت میں تیار ہیں ماکه لمحه بھرکی تنبیهه پر فرار ہو جائیں۔" (48) اور اس تمام عرصے کے دوران مسٹر ناتھن کردیہ جاننے کی کوشش کرتا رہا کہ اگر برطانوی لوگ زمان شاہ کے خلاف کوئی مئوثر کاروائی کریں تو ان حالات میں سندھ کے امیروں کا روعمل کیا ہو گا۔ مئی 1800ء میں اس نے گورنر و کن کو یوں اطلاع دی: " میں نے مرزا اسلعیل ولد ابراہیم شاہ سے کہا کہ میں آپ کی رائے جاننے کی کوشش كرول كاكه شنرادے كى دوستى كى كيا شكل سامنے آئے گى كيا انگريزول كے خلاف كوئى بات موجود ہے اور کیا زمان شاہ کے خلاف بھی کوئی چیز ہے؟ اس نے کما کہ میں سمجھتا ہوں کہ اس طرح کے حالات شزادے کے نزدیک بھی کوئی اندیشہ قبول کرنے کے لئے قابل قبول موں گے۔" (49) پھراس نے اس خط میں اپنی رائے کا اضافہ کیا کہ: "مرزا اسلعیل صرف اتنی ہی تصدیق کر سکتا ہے جتنی ذرا سے غور و فکر پر مبنی شہادت ہو لیعنی

ان کی حکومت بادشاہ (King) کی ملازمت میں آنے میں مادی فائدہ دیکھتی ہے۔" (50) بسرطال بیہ نشلیم کر لینا چاہئے کہ مسٹر کرہ اپنی ریڈیڈنی کو تاجرانہ مقاصد کے لئے فلاہر کرنے میں کافی حد تک مختلط رہا۔ اس کو جب بھی بھی موقع ملتا وہ اپنی مالک کو بتا تا کہ سندھ میں کوئی چیزیں چاہئیں۔ اس نے برطانوی اونی کپڑے کی فروخت کے لئے سندھ کو اچھی منڈی قرار دیا لئین چونکہ سندھ افغان سلطنت کا ایک حصہ تھا اس لئے افغان تاجران سندھ میں ان کے اونی کپڑے خرید لیا کرتے تھے۔ اس وقت ٹا پر امیر نے اس بات کو منافع بخش سمجھا کہ اون کی شکل میں افغان سرواروں کو خراج اوا کیا جائے۔ اور جب مسٹر کرہ نے امیروں کو برطانوی روئی کی گانٹھ دی تو میر فتح علی نے "مجھے اس بات کی امید رکھنے کا حوصلہ دیا کہ وہ پچاس ہزار سے دو لاکھ روپیہ مالیت کی اون ہر سال خریدے گا۔" (31) مسٹر کرہ نے دیکھا کہ "برطانوی اون کی منڈی تک کی اون ہر سال خریدے گا۔" (31) مسٹر کرہ نے دیکھا کہ "برطانوی اون کی منڈی بونے کے علاوہ بھی سندھ کو سالانہ کم از کم چار لاکھ روپیہ کی مالیت کی اشیاء مثلًا " بونے کے علاوہ بھی سندھ کو سالانہ کم از کم چار لاکھ روپیہ کی مالیت کی اشیاء مثلًا " برطانوی کنڈے کے کا تعمل کی اسیاء وغیرہ کی ضرورت تھی (52) جن سے انگریز اپنی فائدہ کے لئے آسانی سے استفادہ کر کے ہیں۔ اس طرح 1799ء کے سندھ میں برطانوی ریڈیڈنی میں سیاسیات تجارت کے ساتھ شامل ہو گئی۔

الین سندھ میں انگریزوں کے خلاف ایک طوفان پک رہا تھا۔ 15- اگست 1800ء کو انگریزی ریذیڈنٹ کو امیروں کی جانب سے حکم ملاکہ وہ کراچی میں اپنی فیلٹری فورا" بند کر دے اور فورا" مخصہ چلا جائے اور اس جگہ خود کو ان تجارتی معاملات تک محدود کر لیے جو فلام شاہ کا کوڑا کے عمد میں ہوا کرتے تھے۔ (53) کراچی کے قلعہ وار کو اس ضمن میں سخت ہدایات جاری کی گئیں۔ (54) اس لئے یہ محسوس کر کے کہ کوئی اس ضمن میں سخت ہدایی کا باعث بن سکتی بھی جلد بازی یا بمانہ بازی کمپنی بمادر کی شہرت کے لئے سخت بدنای کا باعث بن سکتی ہے۔ ریزیڈنٹ 19- اگست 1800ء جلد سے جلد مخصہ کے لئے روانہ ہو گیا۔ (55) کراچی سے چزیں فوری طور پر ہٹالیں گئیں اور ان میں سے بعض بمبئی واپس بھیج دی گراچی سے بیض بمبئی واپس بھیج دی گئی۔ (55) گئیں۔ 17- اگست سے برطانوی عملے کے کراچی میں داخلے پر پابندی لگا دی گئی۔ (56)

پاس دستاویزات اور دیگر اشیاء بھی تھیں۔ ان لوگوں پر حملہ کیا گیا اور ان کے ساتھ برا سلوک کیا گیا۔ دستاویزات اور رقم چھین کی گئیں۔ (57) انگریزوں کے خلاف اس طرح کی ساز شیں ہو رہی تھیں۔ ''امیروں کو' زمان شاہ' ہندوستانی راجاؤں' خیر پور کے میر سراب سیجھ کے حکران مقط کی حکومت نیز مربر سردار بھونسلے کی جانب سے بھی بھی خطوط ملے تھے جن میں ہماری ۔۔۔۔ انگریزوں کی۔۔۔ ان ناقابل بیان کہانیوں سے شنرادے کے کان بھرے گئے تھے جو خطرناک اور غاصبانہ نوعیت کی تھیں۔ اور ہندوستان میں ہماری سابقہ مقبوضات سے مزین تھیں۔" اور "ان خطوط میں انگریز لوگوں کو اینے ہاں واخل کرنے سے باز رہنے کو کما گیا تھا اور ان میں ہمیں۔۔۔۔ انگریزوں کو۔۔۔۔ ساحل پر جگہ دینے کے نتائج سے خبردار کیا گیا تھا۔" (58) اس طرح کی متعدد تنبیسی خروں کو برطانیہ کے سوات یر بلا وجہ قبضہ کرنے کی وجہ سے تقویت ملی اور سندھ کے درباریوں کے غیر مطمئن حصہ نے امیروں کو خوفزدہ کر دیا۔ "درد کی اس تھنٹی کی زیادہ دریتک حمایت نه کی گئی۔" اس طرح سے کراچی سے مکمل اخراج کا "فالمانہ" حکم بھی زیادہ نہ چل سکا۔ میر فتح علی خان اس قدم کے اٹھائے جانے کے خلاف تھا کیونکہ وہ انگریزوں سے اپنا وعدہ پورا کرنا چاہتا تھا لیکن جو تھم جاری ہو جا یا تھا اس کے اطلاق پر تمام امیرایک دوسرے سے تعاون کرتے تھے۔ (59) مسٹر کرونے سندھ کے امیرول کی جانب سے اس بے دھڑک خفیف جرم پر بے عزتی محسوس کرتے ہوئے جمبئی کے حکام کو ہدایت کی کہ یا تو "کراچی پر قبضہ کرلیا جائے" یا پورا ایک موسم گزرنے تک کراچی سے تجارت روک دی جائے۔ (60) اس اہم واقعہ کے فورا" بعد ایک مال بردار کشتی 8- ستمبر 1800ء کو حیدر آباد جانے کے لئے میرے پاس آئی۔ دربار کی جانب سے وعوت ملی ناکہ ان حالات کی وضاحت کی جا سکے جس کے تحت اخراج کے احکامات جاری کئے گئے تھے۔ ہم نے یہ وعوت نامہ وصول کر کے قبول کر لیا۔ دربار میں برطانوی ریذیڈنٹ کا پرجوش طریقے سے استقبال کیا گیا۔ (61) ریذیدنٹ کو اخراج کے تھم کی وضاحت کی گئی اور بیہ بات صاف ظاہر تھی کہ کراچی سے برطانوبوں کو نکالنے میں اس رویہ سے امیروں کی مراد ہرگز ان کی ہتک کرنا نہ تھا۔ مسٹر کرو اپنی مخالفت میں مضبوطی سے قائم

رہا۔ آخر کار غلط فنمی دور کر دی گئی اور انگریزی ریزیڈنٹ بخار کی وجہ سے پڑمردہ واپس تھھے آگیا۔ مسٹر کرو اس انٹرویو سے بالکل مطمئن تھا۔ اس نے اس حوالہ سے یوں تحریر کیا: "تتیجه اتنا ہی کامیاب رہا جتنا کہ میں چاہتا تھا۔" شنرادے نے اخراج کے احکامات کی وضاحت کرنے کی غرض سے ایک وفد جمبئی تھیجنے کا وعدہ کیا۔ (62) انگریزی نقطہ نظر سے اخراج کا تھم فی الحقیقت توہین تھا لیکن ابھی تک ہنگامی سیاسی حالات کی وجہ سے اس بات کا کوئی سنجیدہ نوٹس نہیں لیا گیا کیونکہ مسٹر کرو کے نزدیک ''اگر شنزادے کی دوستی زیادہ قابل قبول ہو اور اس کے لئے قربانیاں دینی پڑیں تو اس معاملے سے در گزر کرو-" اس بات کا کوئی مکمل جواب نه ملا اور ریزید نسی نے اپنا کام جاری رکھا- (63) الیا معلوم رز تا ہے کہ انگریزوں نے سندھ کی مہم کا آغاز برے شکون میں کیا تھا۔ لڑائی ابھی عارضی طور پر رکی تھی' زخم ابھی ہرے تھے کہ اچانک 29- اکتوبر 1800ء کو سندھ کے دربار سے ایک نیا تھم آگیا۔ مسٹرناتھن کرو کو امیروں کی جانب سے ایک خط ملا کہ انگریزوں کو پندرہ روز کے اندر سندھ کے اندر اپنی فیکٹریاں بند کر دینی چاہئیں کیونکہ زمان شاہ کی جانب سے ایک حکم ملا ہے جس میں افغان حکمران نے میر فتح علی خان کو بول تحریر کیا ہے کہ : 'مہارے روبرو بتایا گیا ہے کہ آپ نے سندھ میں انگریزوں کے مماشتہ کو داخل کر لیا ہے اور بیا کہ انہوں نے تھٹھہ میں فیکٹری قائم کی ہے اور تجارت میں مفروف ہیں چو نکہ مذکورہ انگریز ایمان کے دسمن ہیں اور شاہی و قار کے بھی دشمن ہیں اس لئے آپ کو چاہئے کہ اس خط کے دیکھتے ہی فورا" بلا تاخیر و غفلت' ان کو سندھ اور ٹھٹھہ سے نکالنے کے لئے سخت ترین افسران روانہ کریں یہاں تک کہ ملک میں ان کا نام و نشان بھی نہ رہے۔ اور اگر اس تھم کی تعیل میں آپ سستی کریں گے تو اکتور خان (Uktur Khan) کہ جس کو اس حوالے سے ایک دو سرا تھم جاری کیا گیا ہے اپنے چند باعزم ساتھیوں کو انہیں نکالنے کے لئے بھیجے گا۔" (64) اس کئے امیروں نے ریذیڈنٹ سے درخواست کی کہ اپنی فیکٹری مخصوص دن کے اندر اندر ہٹا لے ورنہ کچھ بھی متیجہ نکل سکتا ہے۔ مسٹر کرونے حالات کا اندازہ کر لیا اور 3-نومبر 1800ء کو تھٹھہ کی انگریزی فیکٹری خالی کر دی گئی۔ اور چند روز میں ریذیڈنٹ اپنی اشیاء کے ساتھ بمبئ کے لئے سندھ سے روانہ ہو گیا۔ (65) اس طرح سے سندھ میں 1799ء کی برطانوی مہم اپنے قبل از وقت انجام کو پہنچ گئے۔

ایسٹ انڈیا کمپنی کو اپنی "سندھ کی مہم" سے ظاہری طور پر 1,09,659 روپے کا نقصان ہوا۔ (66) اس رقم میں سے 23,195 روپیہ امیروں اور درباریوں کی حمایت عاصل کرنے کے لئے تحاکف دینے پر خرچ ہوا۔ (67) یوں اگریزوں نے "واضح نقصان" کی بناء پر سندھ کے امیروں سے بہت برا تجربہ عاصل کیا۔ 1799ء کی اس چھوٹی سی مہم سے برطانویوں کو احساس ہوا کہ سندھ کے لئے براہ راست ساسی مشن بھیجنا زیادہ مناسب ہے بجائے اس کے کہ تجارتی مہم جوئی کے لبادہ میں ساسی تحقیقات جاری رکھی جائیں۔

#### REFERENCES

- 1. India Office Record, *Home Peries, Mise. Vol.* 132 pp. 187-90.
- 2. Ibid., Vol. 158 pp. 335-434.
- 3. Postons., Lt T, Personal Obernation on Sind p. 286.
- 4. India Office Record-op. cit., Vol. 333, pp. 393, 602.
- 5. Mill and Wilson, History of British India Vol. VI, p. 126.
- 6. Ibid.
- 7. Ibid. p. 127-28.
- 8. Ibid. p. 129.
- 9. Ibid.
- 10. Montgomery, Martia, Despatches. Minutes and Correspondence of the Marquis of Wallesley. Vol. I, pp. 286-287.

- 11. Ibid.
- 12. Ibid.
- 13. Ibid.
- 14. Ibid. Vol. I, p. 306-09.
- 15. Parliamentary Papers A. Burness & others on a Mission to Sind A. C. 1835-37, *Reports Commercial* p. 9.
- 16. Selections from the Records of the Commissioner in Sind S. File 203, p. 500.
- 17. Motgomery. Op. cit. Vol. I, p. 518-10.
- 18. Selections op. cit. S. Fole 203. Pp. 501-10.
- 19. Ibid.
- 20. Ibid.
- 21. Ibid.
- 22. Journal Sind Historical Society, Karachi Vol. III No. 4, p. 79.
- 23. Selections op.cit S. File 203, p. 501-10.
- 24. Ibid.
- 25. Ibid.
- 26. Ibid. p. 420-25.
- 27. Ibid.
- 28. Ibid.
- 29. Ibid.
- 30. India Office Records op. cit. vol. 470, p. 285-301.
- 31. Ibid.
- 32. Ibid.
- 33. Ibid. Vol. 333, p. 393-602.
- 34. Ibid.
- 35. Ibid.

- 36. Ibid.
- 37. Ibid.
- 38. Ibid.
- 39. Ibid.
  - 40. Ibid.
- 41. Ibid.
- 42. Ibid.
- 43. Ibid.
- 44. Ibid.
- 45. Ibid.
- 46. Ibid.
- 47. Ibid.
- 48. Ibid. Vol. 474. P. 147-170.
- 49. Ibid.
- 50. Ibid.
- 51. Ibid.
- 52. Ibid.
- 53. Ibid. Vol. 333. P. 393-601
- 54. Ibid.
- 55. Ibid.
- 56. Ibid.
- 57. Ibid.
- 58. Ibid.
- 59. Ibid.
- 60. Ibid.

- 61. Ibid. Vol. 474, p. 147-70.
- 62. Ibid.
- 63. Ibid. Vol. 333. P. 393-602.
- 64. Ibid.
- 65. Ibid. Vol. 474, p. 203-207.
- 66. Selection, op. cit. S. File 203. P. 520-25.
- 67. Ibid.

# شخفیق کے نئے زاویے

## كيتهولك چرچ اور اصلاح ند هب

#### ۋاكٹر ميارك على

اریخ کے مطالعہ کے بعد ہم دیکھتے ہیں کہ جب کوئی ادارہ مضبوط و مشحکم ہو جاتا ہے تو وہ اینے وائرہ کو وسیع کرنا رہتا ہے الیکن وقت کے ساتھ رونما ہونے والی تبدیلیوں اور حالات کے مطابق نہ تو خود کو ڈھالتا ہے اور نہ ہی بدلتا ہے۔ متیجہ یہ ہو تا ہے کہ اوارہ اور زمانے کے تقاضوں کے درمیان دوری بر حتی ہے۔ اگر اس اوارہ کے کردار کو چیلنج نہیں کیا جائے تو اس میں رعونت بیدا ہو جاتی ہے ،جس کے تحت وہ اینے مخالفین کو دبانے اور کیلئے میں مصروف ہو جاتا ہے۔ چیلنج کے نہ ہونے کی وجہ سے اس میں برعنوانیاں پیدا ہو جاتی ہیں' اور اس سے متعلق افراد اینے مفادات کے لئے اس کی طانت و اختیارات کو استعال کرتے ہیں۔ یہ صورت حال بورپ میں چرچ کے اوارے کی تھی کہ جو حالات کے تحت آہتہ آہتہ اس قدر طاقت ور ہوا کہ روم کا بش "بلائے اعظم" بن کر عیسائی دنیا کا روحانی باپ ہو گیا' اور چرچ کے عمدیدار اس قدر بااختیار ہوئے کہ یورپ کے حکمران ان کے سامنے بے بس ہو کر رہ گئے۔ انہیں وجوہات کی بنا پر ایک مرحلہ وہ آیا کہ جب "چرچ" ریاست اور عام لوگوں کے لئے ایک بوجھ بن گیا اس کی بدعنوانیال اس قدر برهیں کہ بالاخر اس کے اختیارات اور اقتدار کو تحریک اصلاح ذہب میں لو تھرنے چیلنج کیا۔ جس کے بتیجہ میں چرچ دو فرقول میں تقسيم ہو گيا۔

کیتھولک چرچ کے لئے یہ ایک برا صدمہ تھا'کیونکہ نے فرقے نے اس کے مانے والوں کی ایک بری تعداد کو اس سے علیحدہ کردیا'جس کی وجہ سے اس کی روحانی

طافت و افتدار کم ہوگیا۔ کمی بھی ذہب یا فرقہ کے لئے مانے والوں کی تعداد کا کم ہونا اس کے لئے وہ وہ اس کے جوئے اس کے کہ وہ اس کے کہ وہ فاموش ہو کر بیٹے ہو تا ہے۔ اس لئے رومن کیتھولک فرقے نے بجائے اس کے کہ وہ فاموش ہو کر بیٹے جاتا' اس کا تجزیہ کیا کہ آخر یہ سب کچھ کیوں ہوا؟ اور اس کو جو نقصان پنچا ہے اس کی تلافی کیسے کی جائے؟ اس کے مانے والوں میں جو بے چینی اور شمات پیدا ہوئے ہیں' ان کو کیسے دور کیا جائے؟ اس موضوع پر آر۔ پو' چیا' شک و شبمات پیدا ہوئے ہیں' ان کو کیسے دور کیا جائے؟ اس موضوع پر آر۔ پو' چیا' ہیا۔

The World of Catholic renewal, 1540-1770 (1998)

میں اس ردعمل کا تجزیه کیا ہے کہ جو کیتھولک فرقہ پر تحریک اصلاح ندہب کے نتیجہ
میں ہوا تھا۔ اس ردعمل کے طور پر کیتھولک فرقہ میں جو تحریک اٹھی، جے عام طور پر الرخ میں ہوا تھا۔ اس ردعمل کے طور پر کیتھولک فرقہ میں جو تحریک اٹھی، جے عام طور پر الرخ میں "دکاؤنٹر ریفارمیشن" (Counter Reformation) یا تحریک اصلاح ندہب کا ردعمل کما جاتا ہے۔ یہ اصطلاح 1770 کی دہائی میں استعال ہونا شروع ہوئی تھی۔ جب کہ خود کیتھولک چرچ والے اس اصطلاح کے مخالف ہیں، کیونکہ ان کی دلیل یہ ہے کہ کیتھولک چرچ میں جو اصلاح کی تحریک چلی وہ پروٹسٹنٹ فرقہ کے ردعمل میں نہیں تھی بلکہ ان کے اندرونی تقاضوں کی وجہ سے تھی، اس لئے وہ اس تحریک کو "نمیتھولک ریفارمیشن" یا "کیتھولک ریفارمیشن" یا "کیتھولک ریفارمیشن" یا "کینفیشنل ایج" (اعترافاتی کیدی کو سری تحریکوں سے غیر مشروط مانتے ہیں۔ ان اصطلاحات سے وہ اپنے فرقہ کی آزادی اور اس کی اصلاحات کو دو سری تحریکوں سے غیر مشروط مانتے ہیں۔

(Council of Trent) نیم کی می کرچ نے "کونسل آف ٹرینٹ" (Council of Trent) بلوائی کہ جس میں چرچ کی اصلاحات پر بحث و مباحثہ ہو۔ اس کے نتیجہ میں چرچ نے جو اقدامات اٹھائے۔ ان میں ایک یہ تھا کہ ایک کتابول 'پمفلٹوں اور تحریوں پر پابندی عائد کی جائے کہ جن میں چرچ کے خلاف مواد ہو' یا جو عیمائی عقیدے کے خلاف مواد ہو' یا جو عیمائی عقیدے کے خلاف ہوں۔ اس مقصد کے لئے 1557ء میں چرچ "انڈیکس" کے نام سے ممنوع شدہ کتابوں کی فہرست چھاپا تھا۔ اس کے ماتھ ہی "اکوئیزیٹن" کے مجلے کو اور زیادہ اختیارات

دیئے گئے کہ وہ کیتھولک عیمائیوں کے عقیدے اور کردار پر نظر رکھ' اور جو مخرفین بین ان کو گرفت میں لا کر انہیں سزا دلوائے۔ کیتھولک چچ کا خصہ یمودیوں پر بھی اترا۔ انہیں کما گیا کہ وہ عیمائیوں کی آبادیوں سے علیحدہ بھگیسٹور" میں رہیں' اور اپی پہان کے لئے خاص قتم کے بیج اپنے لباس پر لگائیں۔ پروٹسٹنٹ فرقے کے اثرات کو روکنے کے لئے ان کا کمل بائیکاٹ کیا گیا۔

ان اقدامات سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ کیتھولک چرچ خود اپنے دائرہ میں محدود ہوگیا۔ اپنے عقیدے کو محفوظ رکھنے کے لئے اردگرد فصیلیں کھڑی کرلیں عدم رواداری اور ندہمی سختی کے ساتھ کوشش کی کہ اپنے ماننے والوں کو محصور کر کے رکھے اور ان پر دو سرے افکار و خیالات کا اثر نہ ہونے دے۔ ان اصلاحات نے کیتھولک فرقہ کو اور زیادہ محدود کر دیا۔

لین اس کے ساتھ ہی چرچ کو اس بات کا احساس ضرور تھا کہ ان کے ادارے میں اندرونی طور پر اصلاحات کی ضرورت ہے اس لئے اصلاحات کی جو تحریک چلی اس میں چرچ کے عمدیداروں کے اختیارات' اور ان کی زندگی کے تمام پہلوؤں میں اصلاحات تجویز کی گئیں' بشپ کی اتھارٹی کو اور زیادہ برھایا گیا' ناکہ روم سے ہر سلسلہ میں ائیل نہ کی جائے' وہ پر سیٹس یا پاوری کہ جن کی شہرت خراب تھی' انہیں برطرف میں ائیل نہ کی جائے' وہ پر سیٹس یا پاوری کہ جن کی شہرت خراب تھی' انہیں برطرف کر دیا گیا' کیتھولک چرچ کے جتنے سلسلے (Orders) تھے ان میں اصلاحات کی گئیں' خاص طور سے عورتوں کی خانقاموں پر کڑی گرانی شروع ہوئی۔ ان اصلاحات کا مقصد بیہ فاک پر عنوانیوں کا جو خیال لوگوں کے دلوں میں بیٹھا ہوا تھا اسے دور کیا جائے اور اس کے نقدس کو دوبارہ سے بحال کیا جائے۔

کیتھولک چرچ میں اصلاح کی تحریک کو آگناش لوئیلا (Ignatious Loyola)
نے اس وقت اور زیادہ بردھایا کہ جب اس نے 1540ء میں سوسائٹی آف جیسو کش (Jesuits) قائم کی۔ اس کے ابتداء میں 11 اراکین تھے، گر اس کی وفات کے وقت بیہ تعداد بردھ کر ہزار ہو گئی تھی۔ جو بعد میں لاکھوں تک پہنچ گئی۔ سوسائٹی کے ممبرز عقیدے اور خدمت کے جذبہ سے سرشار تھے اور ذہب کی خدمت کے لئے انہوں نے جان و مال سب کی قربان کی- سوسائٹی نے کیشولک عقیدہ کی تبلیغ اور لوگوں میں اس کے لگاؤ کے، لئے و دو سرے ذہبی سلسلوں سے الگ ہٹ کر کام کیا- بجائے اس کے کہ وہ خود کو سباوت میں مصروف رکھیں وعائیں ما تکیں اور اپنا وقت خانقابوں میں گزاریں انہوں نے گلیوں سپتالوں قید خانوں اور غیر ملکوں میں جا کر ذہب کی تبلیغ کیا۔ وہ متحرک سوسائٹی تھی کہ جو ہر وقت دو سری جگہ آتی جاتی تھی اور لوگوں میں فہبی عقیدت کو گرا کرنے میں معروف تھی۔

کیتھولک عقیدہ کے فروغ کے لئے سوسائٹی نے دو اہم کام سرانجام دیے: ایک تو ان کی مشنری سرگرمیاں، دو سرے تعلیم کے میدان میں ان کے کام۔ 1540ء میں فرانس زیور (Francis Xavier) وہ پہلا مشنری تھا کہ جو ہندوستان آیا، اس کے بعد آنے والی دو صدیوں میں تبلیغ کے کی مشن غیریورپی ملکوں میں گئے۔ جلپان میں انہوں نے ہزاروں لوگوں کو عیسائی بنایا، چین میں یہ ذہب کے ساتھ یورپی کلچر کو بھی لے کر آئے۔ ہسپانوی اور پر تکیری لاطبی امریکہ میں انہوں نے مقامی آبادی کو عیسائی بنانے کا سلمہ شروع کیا۔ وہ جہاں جہاں گئے انہوں نے ذہب کی تبلیغ کے ساتھ ساتھ مقامی نبانوں، رسم و رواج، تاریخ اور سیاست کا بھی مطالعہ کیا۔ غیریورپی ملکوں میں تبلیغ کے ساتھ ساتھ مقامی کرنے کا سب سے بردا مقصد یہ تھا کہ یورپ میں انہوں نے پروٹسٹنٹ فرقہ کی وجہ سے کرنے کا سب سے بردا مقصد یہ تھا کہ یورپ میں انہوں نے پروٹسٹنٹ فرقہ کی وجہ سے جو نقصان اٹھایا ہے، اب یورپ سے باہر لوگوں کو کیتھولک فرقہ میں دلا کر اپنے پروکاروں کی تعداد کو بردھایا جائے تاکہ اس نقصان کی تلافی ہو۔

غیر ملوں میں تبلیغ کے ذریعہ اپنے پیروکاروں کی تعداد بردھانے کے ساتھ ساتھ ساتھ سوسائٹی کے اراکین نے اٹلی اور فرانس کے گاؤں اور دیمانوں میں جا کر وہاں کیتھولک عقیدے کے بارے میں لوگوں میں تبلیغ کی' اس کے علاوہ انہوں نے پروٹسٹنٹ ملکوں میں کیتھولک مشنز قائم کئ' ناکہ وہاں جو کیتھولک عقیدے کے لوگ ہیں ان کی مدوکرس۔

سوسائٹی کا دو سرا اہم کارنامہ تعلیم کے شعبہ میں ہے۔ یہاں انہوں نے نہ ہی اور سیکولر دونوں قتم کی تعلیم میں جوش و خروش سے کام کیا۔ ان کی علیت کی وجہ سے سوسائی کے علماء کو یونیورسٹیوں میں لکچرز کے لئے بلایا جاتا تھا۔ بعد میں سوسائی نے اٹلی اور جرمنی کے کی شہوں میں اپنے تعلیمی اوارے قائم کئے۔ جلد ہی تعلیم کے میدان میں ان کی اس قدر شہرت ہوئی کہ پورے یورپ میں ان کی مانگ بریھ گئی اور حکمرانوں' تاجروں' اور امراء نے ان سے مطالبات کرنا شروع کر دیئے کہ وہ ان کے علاقوں میں تعلیمی اوارے کھولیں۔ ان کی تعلیمی سرگرمیاں صرف یورپ تک محدود نمیں رہیں بلکہ مکاؤ' جنوبی چین' پیرو اور دوسرے غیریورپی ملکوں میں بھی ان کے قائم کردہ تعلیمی ادارے مشہور ہو گئے۔

ایک دوسرا سلسلہ جس نے کیتھولک عقیدہ کے فروغ کے لئے کام کیا وہ 1526ء میں قائم ہونے والا ''کاپو چین'' (Capuchins) تھا۔ انہوں نے سابی خدمت کے سلسلہ میں شہرت حاصل کی' جب میلان میں 77-1576ء میں پلیگ کی بیاری پھیلی تو انہوں نے وہا سے متاثر لوگوں کی مدد کی۔ یہ وہ وقت تھا کہ جب شرسے دولت مند اور بالا آئی بالر لوگ بیاری سے ڈر کر بھاگ گئے تھے۔ 1629ء میں جب اٹملی میں ایک اور بلا آئی تو انہوں نے بیاروں کی تیار داری کی۔ 1636ء میں جب برگنڈی میں پلیگ آیا تو سلسلہ کے اراکین نیود بیاری سے مر

اس کے علاوہ اس سلسلہ کے اراکین نے اٹلی کے شہوں میں غریبوں کی مدد کے ادارے قائم کے ایس دکانیں کھولیں کہ جمال سے غریبوں کو سنتے داموں اشیاء فراہم کی جاتی تھیں۔ قبط کے زمانے میں غلہ کی فراہمی کے لئے اناج کے گودام قائم کئے۔ اور لوگوں کو بلا سود چھوٹے قرضے دینے کا سلسلہ شروع کیا۔ ان کا کام صرف ساجی خدمات تک محدود نہیں تھا، بلکہ یہ گاؤں اور دیماتوں میں جاکر کسانوں اور کاشٹکاروں کو فرمات تک محدود نہیں تھا، بلکہ یہ گاؤں اور دیماتوں میں جاکر کسانوں اور کاشٹکاروں کو نذہب کے ساوہ اصول بتاتے تھے۔ ان کے جھڑوں کا فیصلہ کرتے تھے، اور خاندانی نزعات دور کرتے تھے۔ اس وجہ سے کاپوچین سلسلہ کے لوگوں کی پوپ، حکمرانوں، اور باوشاہوں نے مدد کی، بلکہ بہت سے امراء ان کے سلسلہ میں شامل ہو گئے۔

کیتھولک چرچ نے اپنی اصلاح کے سلسلہ میں جو اور قدم اٹھایا وہ جنسی زندگی

کے بارے میں تھا۔ اس سے پہلے جرچ کے عہدیداروں کی جنسی زندگی کے بارے میں کی اسکنڈلز مشہور ہوئے تھے۔ عورتیں جو بطور مشنز کے خانقابوں میں رہتی تھیں۔ ان میں سے اکثر کا تعلق امراء کے گھرانوں سے ہوتا تھا۔ وہ جائداد اور دوسری وجوہات کی بنا پر انہیں کونوینٹ میں بطور نن داخل کرا دیتے تھے تاکہ ان کی شادی نہ ہو' گر ان کے آرام کی خاطر انہیں تمام سہولتیں ویتے تھے۔ ان کی ملاقاتوں پر بھی پابندیاں نمیں تھیں' اس وجہ سے ان کے تعلقات باہر کے مردوں سے ہو جاتے تھے۔ اب پروٹسٹنٹ فرقے کے وجود میں آنے کے بعد کیتھولک چرچ خود کو جنسی زندگی سے دور رکھ کریاک صاف ہونا چاہتا تھا' کیونکہ اس کے عمدیداروں کے لئے تجرد لازی تھا' اس لئے ان کی شاخت کے لئے جنسی زندگی سے دوری لازی تھی۔ لنذا اب جب عورتوں کو نن بنایا گیا تو ان کی بچیلی آزادی کو ان سے چین لیا گیا۔ نئ اصلاحات میں ان پر زیادہ پابٹدیاں تھیں۔ کونوینٹ کی دیواریں اونچی ہو گئیں' دروازوں پر لوہے کی جالیاں لگا دی گئیں' ان کی ملاقاتوں پر پابندیاں عائد کر دی گئیں۔ چرچ کو عورتوں سے جو خوف اور ڈر تھا' اس کے تحت اس کی یہ پالیسی علمی کہ انہیں دور اور علیحدہ رکھا جائے ماکہ بیہ مردوں کو لبھانہ سکیں' اور کونوینٹ نہ صرف امراء کی عزت کا تحفظ کریا تھا' بلکہ ان کو دنیاوی معاملات سے دور رکھ کر معاشرے کو ان سے محفوظ رکھتا تھا۔

کیتھولک چرچ نے ان اقدامات کی وجہ سے آہستہ نہ صرف یہ کہ اندرونی طور پر اصلاحات کے ذریعہ چرچ کو بہتر بنایا' بلکہ غیر یورپی ممالک میں مشنریوں کی کوششوں سے ایک بری تعداد کو عیسائی بنا کر اپنی تعداد میں اضافہ کیا۔ اس کا اندازہ کیرونی مو مینڈیٹا (1604\_1526ء) جو کہ میکسیکو میں مشنری تھا' اس کی تحریر سے ہوتا ہے کہ جس میں وہ اپین کے بادشاہ فرڈ ینڈ اور ملکہ ازابیلا کی کوششوں کی تعریف کرتا ہے کہ انہوں نے اپین کو مسلمانوں' یہودیوں' اور بت پرستوں سے پاک صاف کر دیا۔ اس کی خواہش تھی کہ ان کے جانشین مشنریوں کی جمایت کر کے پوری دنیا میں عیسائیت کو پھیلائیں۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ جب ہیانوی نئی دنیا کی مہمات پر گئے تو مشنری ان کے ساتھ تھے۔ مثلاً کورتے (Cortes) جب سینول میکسیکو کی مہم بر گیا' اور

فتح کے بعد جب این تک مندروں کو مسار کیا گیا' ان کے پجاریوں کا قتل عام ہوا' تو اس وقت مشنریوں نے مقامی لوگوں کو عیسائی بنانے کی مهم جاری رکھی۔ پر مگیز نو آبادیات کی اللہ میں امریکہ' افریقہ' ہندوستان' اور فلپائن گئے تو کیتھولک مشنری ان کے ساتھ بنے اور لوگوں کو مجبور کرتے تھے کہ عیسائیت کو افتتیار کریں۔ اس طرح کولوئیل ازم کے پھیلاؤ اور استحکام میں کیتھولک مشنریوں کا بھی حصہ ہے۔

اس مطالعہ سے یہ واضح ہو آ ہے کہ جب اداروں کو زبردست چیلنے کا سامنا کرنا پڑتا ہے تو کن اقدامات ادر طریقوں کے ذریعے اپنے وجود کو باقی رکھتے ہیں اور کوشش کرتے ہیں کہ ان کی شاخت بھی برقرار رہے اور وہ بدلتے تقاضوں کو بھی پورا کر سیس۔

# شکار بور اور حیرر آباد سندھ کے خانہ بدوش تاجر

### ۋاكٹر مبارك على

اریخ کے موضوعات وقت کی تبدیلیوں اوگوں کی ولچیپیوں اور سے مواد کی وستیابی کے ساتھ بدل رہے ہیں۔ ایک زمانہ تھاکہ جب تاریخ میں فاتحین اور حکمرانوں كے كارنامے ہوتے تھے 'اور اس كے صفحات معاشرے كے دوسرے كروہوں اور ان كى سر گرمیوں سے تقریباً خالی ہوتے تھے۔ گراب صورت حال بدل گئ ہے۔ حکمران اور فاتحین تاریخ کے حاشیوں پر آنے لگے ہیں اور ان کی جگہ ان جماعتوں' تحریکوں' اور ان کی سرگرمیوں نے لے لی ہے کہ جنہوں نے خاموشی سے عگر اہمیت کے ساتھ تاریخ پر اپنے اثرات چھوڑے ہیں۔ ان ہی میں سے ایک جماعت تاجروں' سوداگروں' اور کاروباری لوگوں کی ہے۔ صدیوں سے یہ لوگ عالمی تمذیب و تدن پر انمث اور دریا اثرات ڈال رہے ہیں۔ یہ وہ لوگ ہیں کہ جنہوں نے دور دراز کے ملکوں اور قوموں کے درمیان رابطوں کو قائم کیا۔ ایک دوسرے کی پیداوار اور مصنوعات سے آشنا کرایا' لوگوں کے زاق اور جالیاتی احساسات کو ترقی دی انبانوں میں سے الفاظ کے ذریعہ اضافہ کیا۔ معاشروں کی رسوم' رواج' اور عمارات میں تبدیلیاں پیدا کیں۔ وشوار راستوں' اور رہگذاروں سے گزر کریہ بہاڑوں وریاؤں اور جنگلوں کو عبور کرتے ہوئے منافع كى خاطر برابر ايك جله سے دوسرى جله آتے رہے۔ آگرچه تاجرول كى وجه سے جنگيں بھی ہوئیں' گر کاروبار اور تجارت کے لئے انہوں نے بھیشہ امن کی خواہش کی اور جنگ سے گریز کیا۔

مندوستان کے تاجروں کے بارے میں اب جو تحقیق ہو رہی ہے۔ اس سے اندازہ

ہو تا ہے کہ زمانہ قدیم سے بیر تاجر کاروباری مہمات پر ہندوستان سے باہر جاتے رہے تھے۔ ان ہندوستانی تاجروں میں سب سے زیادہ جمم جو' اور جدت پیند تاجر سندھ کے دو شہروں کے تھے' بیر شکار پور اور حیدر آباد سندھ کے رہنے والے تاجر تھے کہ جنہوں نے مختلف اوقات میں تجارت اور کاروبار کا ایک نیا ریکارڈ قائم کیا۔ اس موضوع پر جو کہ دلچسپ اور مشکل بھی ہے۔ کلاڈ مارکووٹس (Claude Markovits) نے

The Global Trade of Indian Merchants, 1750-1947 (2000)

الکھی جس میں اس نے سندھ کے ان تاجروں کا احوال لکھا ہے کہ جنہوں نے بخارا سے لیے کر پانامہ تک اپنے کاروبار کو پھیلا دیا۔ ان کے کاروبار کی بیہ تاریخ سرکاری دستاویزات' سفارتی خط و کتابت' ساحوں کے بیانات' اور ذاتی ڈائریوں میں محفوظ تھی کہ جن کی مدد سے مارکووٹس نے اس تاریخ کی تشکیل کی۔ جو اپنے اندر معلومات کا ایک ذخیرہ رکھتی ہے۔

مار کووٹس کی تحقیق کے مطابق سندھ کے تاجر زمانہ قدیم' اور قرون وسطیٰ سے مشرق وسطیٰ اور دو سرے ملکوں میں تجارت کی غرض سے جاتے رہتے تھے' چنانچہ چودہویں صدی میں چین میں ہندو تاجروں کی موجودگی کا پتہ چانا ہے' اس طرح پندرہویں صدی میں مقط میں تھٹھہ سے آئے ہوئے ہندو تاجر کہ جن کا تعلق بھائیمہ قبیلہ سے تھا' وہاں اپنی آبادی بیا رکھی تھی۔ قدیم اور قرون وسطیٰ میں سورت کی بندرگاہ تجارتی لحاظ سے بہت اہم تھی۔ یہاں سے گجاتی تاجر یمن' حبشہ' اور حضرموت بندرگاہ تجارتی لحاظ سے بہت اہم تھی۔ یہاں سے گجاتی تاجر یمن' حبشہ' اور حضرموت جایا کرتے تھے۔ بحر ہند تجارتی سرگرمیوں کا مرکز تھا۔ زنجبار' بحرین' ابو ظہبی' بوشیر' اور بندر عباس کے شہوں سے ہندوستان کے تجارتی تعلقات تھے۔ اوھر جنوب مشرقی ایشیا اور مشرق بعید میں برما' تھائی لینڈ' سازا اور جاوا میں ان کے تجارتی مراکز تھے۔ ایشیا اور مشرق بعید میں برما' تھائی لینڈ' سازا اور جاوا میں ان کے تجارتی مراکز تھے۔ ہندوستان کے تاجر بحری اور خشکی' دونوں راستوں کو استعال کرتے تھے۔ خشکی کے ہندوستان کے تاجر بحری اور وسط ایشیا جایا کرتے تھے۔

اٹھارہویں صدی میں جب یورپی اقوام نے سمندروں پر قبضہ کر لیا تو ہندوستانی تاجر اپنی آزادی کھو بیٹھے اور ہندوستانی معیشت ان کے تابع ہو کر رہ گئی۔ اب

ہندوستان کے تاجروں کی یہ مجبوری ہوئی کہ انہیں اپنا سامان یورپی جمازوں کے ذریعہ بھیجنا پڑتا تھا۔ اس سے تاجروں کی کچھ جماعتوں نے ضرور فائدہ اٹھایا۔ مثلاً اٹھارہویں صدی میں افیم کی تجارت بری منافع بخش تھی۔ ہندوستان کے تاجروں نے اس کی تجارت یورپیول کے ساتھ مل کر کرنی شروع کر دی۔ اس کی منڈی چین تھی کہ جمال اس کی کھیت ہوتی تھی۔ لین جب بحری راستہ کے ذریعہ ایسٹ انڈیا کمپنی نے افیم کی تجارت پر اپنی اجارہ داری قائم کر لی' تو ہندوستان کے تاجروں نے اسے راجپو تانہ اور سندھ کے راستوں سے اسمگل کرنا شروع کر دیا۔ اس تجارت میں خاص طور سے شکار یور اور حیور آباد سندھ کے تاجر ملوث ہوئے۔

1855ء سے لے کر 1914ء تک جو کہ امپیریل ازم کے عروج کا زمانہ ہے اور جس وقت کے ہندوستانی تاجروں کے مقابلہ میں انگریزی تجارتی فرمیں آگئیں تھیں جو کہ کلکتہ، بمبئی اور مدراس میں اپنی شاخیں قائم کر کے ہندوستان اور دوسری نو آبادیات میں معروف تجارت تھیں، اس وقت میں ہندوستانی تاجر افریقہ جنوب مشرق ایشیا اور چین سے تجارت کر رہے تھے۔ لیکن اب یہ چین میں افیم کی جگہ روئی لے جاتے تھے، کیونکہ افیم پر انگریزوں کی اجارہ داری ہو گئی تھی۔ ان تاجروں میں جو نئی جماعتیں ابھر کر آئیں ان میں خوجہ، بوھری، اور پاری قابل ذکر ہیں۔ بعد میں مارواڑی تاجروں نے کر آئیں ان میں شمولیت افتدار کر بی۔

1880ء سے 1930ء تک برطانوی نو آبادیات میں ہندوستانی تاجروں کی تعداد کافی برھ گئی۔ اب انہوں نے اپنے لئے برطانوی رعایا ہونے کا فائدہ اٹھایا اور برطانوی تحفظ کے سابیہ میں 'نو آبادیات میں اپنی تجارتی سرگرمیوں کو بردھایا۔ ہندوستان کے تاجروں میں ہندو اور مسلمان دونوں شریک ہے۔ گر تجارت اور کاروبار کے سلسلہ میں ان میں تھوڑا بہت فرق ہوا کر تا تھا۔ مثلاً مسلمان تاجر باہر جاتے تھے۔ تو یہ اپنے ساتھ گھر والوں کو بھی لے کر جاتے تھے۔ گر ہندو تاجر اپنی عورتوں کو گھروں پر چھوڑ جاتے تھے۔ والوں کو بھی کہ اول تو مردوں پر سمندر پار جانے پر پابندیاں تھیں 'جو واپسی پر یہ رسومات کے ذریعہ خود کو پاک کر لیا کرتے تھے۔ گر عورتوں کو ساتھ لے جانے میں ان

کی پاکیزگی کا سوال تھا' انہیں گھر پر اس لئے چھوڑ دیا جاتا تھا ٹاکہ گھر کی پاکیزگی باقی رہی ہے۔
ہے۔ ہندوستانی تاجروں کی شاخت یا تو ان کی ذات سے ہوتی تھی' یا ان کے علاقہ سے' جیسے مارواڑی' کاٹھیاواڑی' بوھرہ اور خوجہ وغیرہ۔ تاجر صرف برے شہروں سے ہی نہیں آتے تھے' بلکہ چھوٹے شہروں کے تاجر بھی کاروبار میں نمایاں حیثیت حاصل کر لیتے تھے' جیسے کچھ سے آنے والے کچھی' ہندو موہنہ اور بھائیہ وغیرہ۔

(2)

مارکووٹس' سندھ اور یورپیوں کی آمد کے بعد' جو تجارتی سرگرمیاں بڑھیں' ان کی طرف اشارہ کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ سب سے پہلے یہاں پر پر مگیری آئے۔ اس وقت مخصہ شہر تجارت کا اہم مرکز تھا۔ سندھ کے تاجروں نے پر مگیری جمازوں کے ذریعہ اپنا سلمان تجارت غیر ملکوں میں بجوانا شروع کر دیا۔ سترہویں صدی میں سندھ کے بنیوں کے اپنے جماز ہوا کرتے تھے۔ اس کی پرانی بندرگاہوں میں' دیبل' لاہری بندر ستھ اور پھر شاہ بندر کھڑک بندر اور کراچی نئی بندرگاہیں تھیں۔ جب کراچی کی بندرگاہ کو ترتی ہوئی۔ تو اس کے ساتھ ہی تھڑھہ شہر کا زوال ہوا۔ اور جب کاموڑوں نے 1769ء میں حیدر آباد کو اپنا کیپٹل بنایا تو یہ شہر سیاسی اور تجارتی لحاظ سے ابھرنا شروع ہوا۔

مارکووٹس نے اس نظریہ کو بھی رد کیا ہے کہ مسلمانوں کے دور حکومت میں سندھ کے ہندوؤں پر ظلم ہو تا تھا۔ اس کا کہنا ہے کہ اس نظریہ کو برطانوی مورخوں نے پھیلایا ورنہ حقیقت یہ تھی کہ سندھ کے ہندوؤں کو دربار میں اعلیٰ عمدے ملے ہوئے تھے اور ان کے ساتھ مساویانہ اور رواداری کا سلوک ہو تا تھا۔ سندھ کا ہندو معاشرہ شالی ہندوستان سے بالکل مختلف تھا۔ یمال ذات پات کی اس قدر سختی نہیں تھی۔ لوگوں کی شاخت ذات کے بجائے ان کے قبیلہ سے ہوتی تھی۔ اکثر ہندو فرجی اعتبار سے ناتک پہنشی تھے۔ 1881ء میں موہنہ قبیلہ کے اکثر لوگوں نے سکھ ہونے کا اعلان کیا۔ اگر ہندو کھوایا۔ ان کی عبادت گاہوں میں 'ہندو

دھرم کے بت اور گرنتھ صاحب دونوں ساتھ ساتھ ہوتے تھے۔ ہندو مسلمان صوفیوں کے بھی مرید ہوتے تھے۔ انہیں معاشرہ کے بھی مرید ہوتے تھے۔ ان کی درگاہوں پر زیارت کے لئے جاتے تھے۔ انہیں معاشرہ میں پورا مذہبی' معاثی اور سیاس تحفظ حاصل تھا۔ سندھ کے عامل اور بھائی بند' حکومت کے اعلی عہدوں پر فائز تھے' خصوصیت سے ریونیو کے شعبہ میں۔

اس لئے یہ کمنا کہ سندھ کے ہندوؤں نے برطانوی عمد میں ترقی کی صحیح نہیں ہے کونکہ یہ اس سے پہلے کاروبار میں بہت ترقی یافتہ تھے۔ خاص طور سے سودی کاروبار میں۔ بیسویں صدی کے نصف میں 42% زمین ہندوؤں کے پاس تھی۔ یہ زراعتی پیداوار سستی خرید کر منافع کماتے تھے۔ اس لئے بحیثیت تاجر کے برطانوی دور سے پہلے یہ اپنا مقام رکھتے تھے۔

(3)

اگرچہ شکار پور 1617ء میں قائم ہوا تھا گر اس کی اہمیت 1750ء کی دہائی میں اس وقت بردھی کہ جب یہ درانی حکمرانوں کے تسلط میں آگیا' اور اس کا رابطہ ان کے کیپٹل قندھار سے قائم ہو گیا۔ شکار پوری تاجروں نے بحیثیت ساہوکار اور بنکرز کے بری شہرت حاصل کر لی۔

یمال پر ایک سوال ابھرتا ہے کہ آخر شکار پور اور حیدر آباد سندھ کے ہندو تاجروں نے کیوں سندھ کے باہر تجارتی سرگرمیاں برسائیں' اور آخر کیوں یمال پر کوئی مسلمان قبیلہ' یا جماعت تجارت میں سامنے نہیں آئی؟ اس کی ایک وجہ تو یہ تھی کہ شکار پور کہ جس پر درانیوں یا افغانوں کا قبضہ تھا' ان کی دلچیں جنگ و جدل اور لوث مار سے تھی کہ جس میں زیادہ منافع تھا۔ سندھ میں جاگیردار اور زمیندار تھے کہ جو تجارت کو تقارت سے دیکھتے تھے۔ ان حالات میں شکار پور اور حیدر آباد کے ہندوؤں کے لئے تجارت کا میدان کھلا ہوا تھا۔ اس میں وہ کی مشکل اور مقابلہ کے بغیر داخل ہو گئے۔ سندھ اور ہندوستان سے بیرونی تجارت کے سلسلہ میں ان کے ذہبی عقائد ان کی راہ سندھ اور ہندوستان سے بیرونی تجارت کے سلسلہ میں ان کے ذہبی عقائد ان کی راہ میں حاکل نہیں ہوئے۔ جس طرح سے ہندوستان کے دو سرے علاقوں کے لوگ سمندر

کا سفر نہیں کرتے تھے' یا اس گناہ کے عوض انہیں مہنگی رسومات اوا کرنی ہوتی تھیں'
سندھ کے ہندہ ان معاملات میں فراخ دل اور آزاد خیال تھے۔ اس لئے اٹک پار جانے
میں انہیں کوئی دشواری نہیں تھی۔ ورنہ عام ہندہ اٹک کے پار جانے پر اپنی ذات کو
نلپاک کر لیتا تھا۔ یمی صورت سمندری سفر کی تھی۔ للذا شکار پوریوں نے بری راستے
سے باہر کے ملکوں سے تجارت کی' تو حیدر آبادیوں نے بحری راستے سے۔ ان دونوں
کے طریقہ تجارت میں بھی فرق تھا' مثلاً شکار پوری صراف' کرنی کی تجارت' بکرز اور
سود پر روہیے دینے والے تھے' جبکہ حیدر آبادی تاجر سندھ کی دست کاری' اور
مصنوعات کی تجارت کرتے تھے۔

شکار بور کے تاجروں نے اول اول احمد شاہ ابدالی کی ہندوستان مہمات میں سرمایہ کاری کر کے منافع کملیا۔ اس کے ساتھ ہی انہوں نے ابدالی کے مال غنیمت کی خریداری اور فروخت کے ذریعہ سرمایہ اکٹھا کیا۔ سرمایہ کے اس ارتکاز کے بعد انهول نے سندھ کے دیمانوں اور گاؤں میں حکمرانوں اور زمینداروں کو سود پر پیے دینا شروع كئے اگر سندھ ميں ان كے سودى كاروبار كو اس لئے فروغ نہيں مل سكا كيونكه يمال ير وؤیرہ سید ' پیر زیادہ بااثر تھا کسانوں پر بھی ان کا تسلط تھا۔ اس کئے انہیں سود کی وصولی میں وقت ہوئی' بلکہ اکثر ساہوکاروں کا قتل ہوا۔ ان حالات میں انہوں نے سیہ مناسب سمجھا کہ سندھ میں سودی کاروبار کرنے کے بجائے' بیرون سندھ ریہ کام کیا جائے۔ یہ موقع انہیں درانی حکومت کی وجہ سے مل گیا' اور وہ براستہ درہ بولان' قد حار' کابل' بلخ' قرشی' اور بخارا گئے۔ بحری سفر میں بندر عباس کے ذریعہ قرشی گئے' اور وہاں سے دو سرے شہول میں۔ افغانستان اور وسط ایشیا سے میہ ایران اور سکیانک گئے۔ یہ سودی کاروبار کرتے تھے' اور کم عرصہ کے لئے زیادہ شرح پر سود دیا کرتے تھے۔ کاروبار کی صورت یہ ہوتی تھی کہ سرمایہ دار یا شاہ' شکار پور میں رہتا تھا۔ اس کے گماشتے اس سے سرمایہ لے کر تجارت کرتے تھے۔ شکار پوریوں کی ہنڈی کے کاروبار پر اجارہ داری تھی۔ اس کے ذریعہ وسط ایشیا و ایران میں ادائیگی ہو یہ تھی۔ ہنڈی کی خاص زبان ہوتی تھی' اور خاص علامتیں' جن کی وجہ سے یہ جعلی نہیں بن سکتی تھیں۔

ہنڈی کا اعتبار تھا۔ یہ بھی رد نہیں ہوتی تھی۔ گماشتے علیحدہ ہو کر بھی تجارت کر سکتے سے۔ بعد میں شاہ سرمایہ دار کے شخواہ دار ملازم بھی ہوا کرتے تھے۔ یہ لوگ شکار پور آتے جاتے رہتے تھے، گر راستے کی دشواری کی وجہ سے آمدورفت میں بہت وقفہ ہوتا تھا۔ اپنے اہل خاندان کو یہ لوگ برابر روبیہ بھیجتے رہتے تھے۔ شکار پوری تاجر اور گماشتے اپنے ساتھ عورتوں کو نہیں لیجاتے تھے۔ اس لئے یہ اپنی کالونیوں میں تنما اپنے لوگوں کے ساتھ رہتے تھے۔ ان کے بھڑے چکانے کے لئے ان کی اپنی پنچاپیتیں ہوتی تھیں۔ کے ساتھ رہتے تھے۔ ان کے بھڑے چکانے کے لئے ان کی اپنی پنچاپیتیں ہوتی تھیں۔ خاندان کے بغیر رہنے کی وجہ سے ان کی زندگیوں میں ایک اداس سی چھائی رہتی تھی۔ وسط ایشیا میں یہ عورتوں سے تعلقات بھی پیدا نہیں کر سکتے تھے۔ چند لوگ ایسے تھے کہ جنموں نے مسلمان ہو کر شادیاں کر لیں اور پھروہیں آباد ہو گئے۔

وسط ایشیا کے مقابلہ میں سکیانگ میں جہاں یہ سودی کاروبار کرتے تھے وہاں کے قوانین اور روایات کے مطابق اگر کسان رقم اوا نہیں کر سکتا تھا تو یہ ان کی عور تیں اٹھا لیتے تھے اور ان سے تعلقات قائم کر لیتے تھے۔ ان کے سودی کاروبار کی وجہ سے یہاں ان سے نفرت تھی ' 1933ء میں ان کے خلاف زبردست ہنگامہ ہوا کہ جس میں انہیں ان سے نفرت تھی ' 1933ء میں ان کے خلاف زبردست ہنگامہ ہوا کہ جس میں انہیں ایٹ سرمایہ اور جائداد سے ہاتھ دھونا پڑے۔ آٹھ شکار پوری مارے گئے اور ان کی تمام جائداد لوٹ لی گئی۔

شکار پور شرکی اہمیت 42-1839ء کی افغان جنگوں کے بعد ختم ہو گئ۔ وسط ایشیا میں انہیں اس وقت پریشانی کا سامنا کرنا پڑا' جب روسی انقلاب 1917ء کے بعد 1920ء میں روسی یمال آئے۔ اس کے متیجہ میں اکثر تو وہاں سے چلے آئے اور بھاگ کر افغانستان میں پناہ لی۔ 1930ء کی دہائی میں شکار پوریوں کا وسط ایشیا سے نئے صالات میں خاتمہ ہو گیا۔ اس کے بعد انہوں نے کراچی' بمبئی' اور جنوبی ہندوستان کے ساتھ ساتھ' برما' ملایا اور سیلون میں اپنی تجارتی سرگرمیوں کو منتقل کر دیا۔

(4)

1843ء میں جب سندھ پر انگریزوں کا قبضہ ہوا' اور ٹالیروں کی حکومت کا خاتمہ

ہوا' تو اس کے ساتھ ہی دربار اور اس سے وابستہ لوگوں کو بحران کا سامنا کرنا پڑا۔ حیدر آباد کے عامل اور آجر جو دربار سے وابستہ ہونے کی وجہ سے مالی طور پر خوش حال تھ' اب ان کے لئے یہ راستہ بند ہو گیا۔ ساتھ ہی حیدر آباد شہر کی اہمیت اس وقت کم ہوئی کہ جب اس کی جگہ کراچی کو نیا انتظامی مرکز بنایا گیا۔ ان حالات میں حیدر آبادی آجروں کے لئے سوائے اس کے اور کوئی راستہ نہیں تھا کہ وہ اپنی بقا کے لئے دو سرے ذرائع تلاش کریں۔ الندا جب سندھ کا بمبئی کے ساتھ الحاق ہوا تو انہوں نے بمبئی کی راہ لی ناکہ وہاں پر سندھ کی مصنوعات فروخت کریں۔ ان مصنوعات میں ہاتھ کا بنا ہوا اگری کا فرنیچر' وادو کی اجر کیں' کھٹھ کی لئگی' اور نواب شاہ کا کشیدہ کاری کا کام خاص اشیاء سخیں۔ ان سندھیوں کو وہاں پر "سندھ والا" یا "سندھ ورکیز" وہاں یو دہاں کے نام سے یاد کیا جا آتھا۔ سندھ کی یہ مصنوعات خاص طور سے وہاں یورپی لوگوں میں مقبول ہو نمیں کہ جن میں ایشیائی اشیاء کے استعال کا شوق بردھ رہا وہاں یورپی لوگوں میں مقبول ہو نمیں کہ جن میں ایشیائی اشیاء کے استعال کا شوق بردھ رہا

1860ء کی دہائی میں یہ جمبئ سے مصر گئے۔ کیونکہ یہ وہ زمانہ تھا کہ جب مصر میں سیاحت کا فروغ ہو رہا تھا۔ انہوں نے 1880ء کی دہائی میں یمال پر اپنی دوکانیں قائم کر لیں۔ 1890ء کی دہائی میں یمال پر اپنی دوکانیں قائم کر لیں۔ 1890ء کی دہائی میں یہ مصر سے مالٹا' الجیرز' جبرالٹر' نیپلز' سلی' تیونس' تنجیر' سیوطہ' اور یمال سے سیریالیون' نا مجریا' اور جنوبی افریقہ گئے۔ اس پھیلاؤ میں یہ کناری جزائر (Canary Islands) اور وہال سے جنوبی امریکہ میں بیونو آئریز' ریو' چلی' اور یانامہ جا ہنچے۔

مشرق میں ان کی تجارت کا پھیلاؤ کولمبو سے سنگاپور (1873ء) جاوا' ساترا' اور 1870ء کی دہائی میں چین میں ہوا۔ 1890ء میں یہ جلبان' سیام' (تھائی لینڈ)' فلپائن' ویت نام' ملبورن' اور ہونولولو تک میں چلے گئے۔ حیدر آبادی تاجروں نے کپڑے' سلک' سندھ کی مصنوعات' شالوں اور دست کاری کی اشیاء میں ممارت حاصل کر لی تھی۔ قاہرہ' بنکاک اور سنگاپور' میں ان کی بردی بردی وکائیں تھیں۔ یہ شمر کے بردے ہوٹلوں میں کرایہ پر وکائیں لیتے تھ' خریدتے نہیں تھے کہ سرایہ جا کداد کی شکل میں

کھنس نہیں جائے اور اس کی منتقلی میں دفت ہو۔ لیکن دو کانوں کی آرائش پر بہت زیادہ خرچ کرتے تھے ماکہ گاکب متاثر ہوں۔

شکار پوریوں کی طرح' سرمایہ داریا مالک شاہ کہلا تا تھا۔ اس کے گماشتے اس کے نام پر تجارت کرتے تھے۔ جب ایک خاندان تقسیم ہو تا تھا تو اس کے ساتھ ہی تجارت بھی تقسیم ہو جاتی تھی۔ اس کی وجہ سے دو ایک دہائیوں میں کئی نئی تجارتی فرمیں وجود میں آگئیں۔ یہ جمال جاتے تھے' وہاں کی زبانیں سکھتے تھے' لیکن آپس میں سندھی ہی پولتے تھے۔

ابتداء میں دونوں شہوں کے تاجروں نے غیر سیاسی رہنے کی کوشش کی۔ 1943ء میں جب یہ برطانوی رعیت ہوئے تو اس کا انہیں فائدہ ہوا۔ مثلاً شکار پوری وسط ایشیا میں روس کے آنے کے بعد اس لئے بچ گئے کیونکہ وہ برطانوی رعیت تھے۔ حیدر آباد کے تاجر شروع میں برطانوی حکومت کے مخالف تھے، لیکن جب انہیں فائدہ کا احساس ہوا تو اس کے وفادار ہو گئے۔ 1890ء کی دہائی تک ہندوستانی دو سرے ملکوں میں بغیر کسی دستاویز کے سفر کر سکتے تھے، اس کے بعد پاسپورٹ کا ہونا لازمی ہوا۔ برطانوی شہری ہونے کی حیثیت سے یہ برطانیہ کی حفاظت میں ہوتے تھے، اس لئے انہوں نے اس مونے کی حیثیت سے یہ برطانیہ کی حفاظت میں ہوتے تھے، اس لئے انہوں نے اس فائدہ اٹھا۔

برطانوی حکومت نے شکار پوریوں سے وسط ایشیا میں جاسوی کا کام بھی لیا۔ چو تکہ انہیں سیاست میں تجربہ اور ممارت نہیں تھی اس لئے یہ وسط ایشیا اور سکیانگ کے حالات کو نہیں سمجھ سکے اور سیاسی تبدیلیوں کے باعث نقصان اٹھایا۔ پہلی جنگ کے دوران برطانوی حکومت کو یہ خدشہ ہوا کہ سندھ کے تاجر غدر پارٹی یا جرمنوں کا ساتھ دے سکتے ہیں۔ مگریہ محض ڈر تھا۔ تاجر سیاست میں ملوث نہیں ہوئے۔

1920ء میں جب ہندوستان میں تحریک خلافت اور عدم تعاون کی تحریک چلی تو اس موقع پر پھھ تاجروں نے کانگرس سے تعاون کیا۔ سبھاش بوس کی انڈین نیشنل آرمی کو چندہ بھی دیا۔ مگر خیال میہ ہے کہ شاید میہ انہوں نے جلپانیوں کے دباؤ میں آکر کیا ہو۔ تاکہ وہ ان کی جان و مال کی حفاظت کرے۔ جنگ کے بعد جو سابی تبدیلیاں آئیں ان

سے بھی یہ متاثر ہوئے۔ ان میں خاص طور سے کی ملکوں کے امیگریش کے قوانین سے تھے۔

1947ء میں تقسیم کے بعد جو حالات ہوئے ان کی وجہ سے حیدر آباد کی ایک میٹنگ میں انہوں نے یہ فیصلہ کیا کہ سندھ چھوڑ دینا چاہئے۔ اس کے بعد سے انہوں نے انڈیا ہجرت کی۔ اور جو لوگ ہانگ کانگ' سنگاپور' کناری جزائر' جرالٹر' انڈونیشیا' فلپئن' مغربی افریقہ' اور جزائر غرب الهند' جنوبی امریکہ میں تھ' انہوں نے وہال مستقل رہنے کا فیصلہ کر لیا۔ آجروں کی کافی تعداد اس مرتبہ کناؤا' امریکہ' اور برطانیہ ہجرت کر گئی۔

سندھ کو چھوڑنے کے بعد ان سندھی تاجروں کی کوئی شاخت نہیں رہی۔ اس کئے معاشرہ میں اپنی حیثیت مشکم کئے معاشرہ میں اپنی حیثیت مشکم کرنے کے لئے اور غیر ملکوں میں اپنی حیثیت مشکم کرنے کے لئے، ان میں ہندو شاخت ابھری، اس کے ساتھ ہی ان کا تعلق، ان ہندو جماعتوں سے زیادہ ہو گیا کہ جو بنیاد پرست اور انتا پند ہیں، جیسے کہ بی۔ جے۔ پی۔ جماعتوں سے زیادہ حامی ہیں۔ اس وقت ہندوستان اور اس سے باہریہ ان جماعتوں کے سب سے زیادہ حامی ہیں۔

اں وقت ہدو سمان اور اس سے باری کی معامل کا است کا حامل اور ہندو دھرم کی ذات بات اور انتها پندی سے دور تھا طالت نے اسے بالکل بدل کر رکھ دیا اور وہ نہ ہی معاملات میں تعصب اور

تشده پبندی کا حامل ہو گیا-

مار کووٹس کا بیہ کہنا صحیح نہیں ہے کہ شکار پور اور حیدر آباد کے سندھیوں نے شہوں کی ترقی کے لئے کچھ نہیں کیا۔ شکار پور کی حد تک تو یہ تجزیہ تھوڑا بہت صحیح ہے، کیونکہ وہاں انہوں نے عالیشان مکان بنوائے اور اپنا پییہ جاکدادوں میں لگایا۔ شہر کی ترقی کے لئے کچھ زیادہ نہیں کیا۔ اس کا تعلق شکار پور کے تاجروں کی اس ذہنیت سے ہو کہ جو وہ سودی کاروبار کرتے تھے۔ اس کے ہاں وسعت اور دور رسی کی کمی تھی۔ وہ پس ماندہ ملکوں سے تجارت کرتے تھے، اس لئے ان کا ذہن بھی اپنی ذات سے بلند نہیں ہوا۔

گر حیدر آباد کے تاجروں کے سلسلہ میں سے صحیح نہیں ہے۔ کیونکہ انہوں نے نہ صرف اپنے لئے خوبصورت اور عالیشان مکانات بنوائے۔ بلکہ پبلک اور رفاحی کاموں میں بھی کانی روپیہ خرچ کیا۔ چنانچہ حیدر آباد میں باغات کتب خانے 'اسپتال' جانوروں کے لئے سامیہ دار جگہیں' ان کے پانی پینے کے لئے حوض' کلب اور پبلک باتھ اور اسکول و کالجز وغیرہ قائم کئے۔ جن کی وجہ سے حیدر آباد شہر ساجی اور ثقافتی سرگر میوں کا ایک اہم مرکز بن گیا تھا۔ اپنی صفائی' خوبصورتی' اور خوشگوار آب و ہواکی وجہ سے اسے سندھ کا پیرس کما جاتا تھا۔

شکار پور' اور حیدر آباد کے آجروں کی بیہ ماریخ جمال ایک طرف پر کشش اور دلچیپ ہے' وہیں بیہ افسوں ناک بھی ہے کہ ان سے سندھ مستقل طور پر چھوٹ گیا اور بیہ "بغیر سندھ کے سندھی" کے ہو کر رہ گئے۔ وقت کے ساتھ ان کی سندھی شناخت ختم ہو جائے گی' اور بیہ آریخ کا ایک حصہ بن کر رہ جائیں گے۔

# پہلی جنگ عظیم اور پورپی معاشرہ

#### ۋاكٹر ميارك على

جنگ کو تاریخ میں ابتداء ہی سے مقدس اور اہم درجہ دیا گیا ہے' اس لئے اس سے متعلق صفات افراد کو معاشرے کے دو سرے لوگوں سے متاز کرتی ہیں۔ بمادری' شجاعت' جواں مردی' جرات' اور بے خوفی' اس کے مقابلہ میں امن پندی اور جنگ سے دور افراد کو پست ہمت' اور بردل ہونے کا الزام دیتی ہے۔ آخر کیا وجہ ہے کہ جنگ کو اس قدر اہمیت دی گئی ہے۔ جب کہ ہم دیکھتے ہیں کہ جنگ خوں ریزی' قتل عام' اور جاہی و برباوی کی علامت ہے؟ پرامن معصوم شہری کہ جو جھڑوں سے دور زندگی گزارنے کے خواہش مند ہوتے ہیں' وہ جنگ کی لیسٹ میں آکر سب کچھ کھو دیتے ہیں۔

ایک وقت تھا کہ جب جنگ میرانوں میں ہوتی تھی۔ فیصلہ دو فوجوں کے درمیان ہوتا تھا۔ جنگی ہتھیار اس قدر خوں ریز نہیں ہوتے تھے۔ گر اب جنگ میرانوں سے نکل کر شہوں اور گھروں میں آگئی ہے اب بید دو فوجوں کے درمیان نہیں بلکہ دو قوموں (یا اس سے بھی زیادہ) کے درمیان ہوتی ہے۔ اب صرف فوجی ہی اس سے متاثر نہیں ہوتے ہیں بلکہ شہری بھی اس میں نہ صرف ملوث ہوتے ہیں بلکہ اس میں شریک ہو کر اس کے نتائج کا سامنا کرتے ہیں۔

جنگ کو مقدس درجہ دینے میں ندہبی اور سیکولر دونوں نظریات برابر کے شریک ہیں۔ ندہبی طور پر جنگ اس لئے ضروری ہے کہ کسی خاص ندہب کا نہ صرف دفاع کیا جائے بلکہ اس کی تبلیغ بھی کی جائے۔ مسلمانوں میں جماد اس مقدس جنگ کی تحریک ہے کہ جو جنگ میں لڑنے والوں کو خدا کے سپاہی و فوجی ہونے کا درجہ دیتے ہیں۔

عیسائیوں میں بھی ندہب کی خاطر جنگ کرنے کا جذبہ پوری طرح ہے۔ صلبی جنگیں اس کا مظہر میں کہ جب یورپ کے ندہبی فوجی اپنے مقامات مقدسہ کی آزادی کے لئے جوش و ولولہ کے ساتھ ابھر بڑے تھے۔

یورپ میں جب ریاشیں سیکولر ہو ئیں تو اس کے ساتھ ہی جنگوں سے مذہبی عضر پس پردہ چلا گیا اور اس کی جگہ سیکولر نظریات نے لے لی- اس لئے پہلی اور دو سری جنگ عظیم میں جمہوریت' آزادی' اور انسانیت کے تحفظ کے نعرے لگائے گئے۔

ندہمی اور سیکولر نظریات دونوں میں جنگ کا سب سے بڑا محرک حب الوطنی کا رہا ہے۔ مادر وطن' دھرتی' اور زمین کی حفاظت۔ یہ وہ جذبات ہیں کہ جو لوگوں کے جذبات کو مشتعل کر دیتے ہیں' اور وہ ہر چیز سے بے پرواہ ہو کر جنگ میں جان دینے کے لئے تا مع ما تر میں۔

1914ء کی پہلی جنگ عظیم نے یورپی معاشرے کی سوچ و فکر اور زبن میں زبردست تبدیلی کی۔ کیونکہ یہ جنگ دو سری جنگوں سے مختلف تھی' اس میں پہلی بار تباہ کن ہتھیار استعال ہوئے۔ خند قول میں فوجیوں کی زندگی اور موت کے مناظر نے نہ صرف فوجیوں کو بلکہ جو اس سے دور تھے' انہیں بھی ہلا کر رکھ دیا۔ خوں ریزی' قتل عام اور محاذکی ہولناکیاں' ان سب نے یورپ کے ان خوابوں کو چکنا چور کر دیا کہ جو وہ مسلسل ترقی میں دیکھ رہے تھے اور اس پر یقین کر رہے تھے کہ یورپ خوش حال ہو گا اور دنیا پر چھا جائے گا (ترقی کے اس نظریہ میں نو آبادیات کے لوگوں کے جذبات کا ذکر نہیں ہے) گر جنگ نے ترقی کے اس عمل کو نہ صرف روک دیا بلکہ مایوی' ناامیدی اور عدم تحفظ کے احسامات کو پیدا کیا۔

اس جنگ میں تقریباً 9 ملین لوگ مارے گئے۔ اگرچہ یہ ایک دو سرے کے حریف سے مگریہ سب انسان ہی تھے اور یہ سب اپنے نزدیک وطن کی حفاظت یا کسی نیک اور عظیم مقصد کے لئے اور رہے تھے۔ جنگ کے خاتمہ پر بہت سے لوگوں کے ذہن میں یہ سوال پیدا ہوا کہ اگر کسی نے غلط مقصد کے لئے جان دے دی تو پھر کیا اس کو قربانی کما جائے گا؟ کیا اس کو جان دینے کا کوئی صلہ ملے گا؟ اس کی قربانی ضائع جائے گی؟ اس وجہ سے ہر فریق اپنے مقصد کو جائز قرار دیتا ہے۔ وطن پر جان دینا ایک عظیم قربانی ہے

کہ جے یاد رکھا جاتا ہے۔ اس استدلال کو صحیح ثابت کرنے کے لئے تاریخ ادب اور آرٹ کا سمارا لیا جاتا ہے۔ جنگیں مقدس بن جاتی ہیں 'شمید ہیرو ہو جاتے ہیں۔

ایک عرصہ تک وستور بیہ تھا کہ میدان جنگ میں مرنے والوں کو وہیں دفن کر دیا جاتا تھا۔ ان کی قبریں گمنام ہوتی تھیں' اس گمنامی میں بیہ تاریخ میں گم ہو جاتے تھے۔ ایک مخص جب اپنے دوست کی قبر کی تلاش میں جاتا ہے کہ جو فرانس میں فلو کی بیاری سے مرگیا تھا تو گورکن اس سے کہتا ہے کہ:

آپ تو جانتے ہیں کہ فلو اور جنگ میں مرنے والوں کے ناموں کا ہمیں کچھ پھ نہیں ہوتا ہے کیونکہ سے تعداد میں بہت ہوتے ہیں۔

پہلی جنگ عظیم نے بورپ کے معاشرے کو جنجھوڑ کر رکھ دیا۔ ایسے بہت سے
سوالات اٹھائے گئے کہ جو اب تک لوگوں کے دلوں میں پوشیدہ تھے۔ اس نے نہ صرف
عام لوگوں کو متاثر کیا' بلکہ اس کے نتیجہ میں آرٹ' مجسمہ سازی' شاعری' ادب' اور
دوسرے علوم و فنون کے ذریعہ جنگ کے بارے میں جذبات و احساسات کا اظہار کیا گیا۔
اس موضوع پر جے۔ ونٹر (Jay Winter) کی کتاب

Sites of Memory, Sites of Mourning (1998) بردی اہم ہے۔ اس نے جنگ اور اس کے اثرات کا تجزیبہ کیا ہے کہ جو یورپ کی کلچرل ہمٹری پر ہوا۔

جنگ کے دوران اور جنگ کے بعد جو فوجی مغربی محاذ پر مارے گئے تھے انہیں وہیں ''فوجی قبرستانوں میں دفن کر دیا گیا۔ لیکن اس پر جنگ کے خاتمہ پر ایک طویل بحث چلی کہ انہیں محاذ پر ہی دفن رکھا جائے یا ان کی لاشوں کو ان کے وارثوں کے حوالہ کر دیا جائے کہ جو انہیں ان کے آبائی قبرستانوں میں دفن کرنا چاہتے تھے۔ اس سلسلہ میں دونوں جانب سے بحث و مباحثہ کے دوران اپنے اپنے موقف میں دلائل دیئے گئے۔ حکومتوں کا استدلال تھا کہ فوجیوں کو وہیں دفن رہنا چاہئے کہ جمال وہ لڑتے ہوئے مارے گئے ہیں۔ جس زمین کے لئے وہ لڑے جھے' اسی زمین کا حق ان پر زیادہ ہوئے مارے گئے ہیں' وہ ساتھ ہی میں مرنے کے ہے۔ ایک قبرستان ہو آگہ جو لوگ ساتھ مارے گئے ہیں' وہ ساتھ ہی میں مرنے کے ہے۔ ایک قبرستان ہو آگہ جو لوگ ساتھ مارے گئے ہیں' وہ ساتھ ہی میں مرنے کے

بعد بھی رہیں۔ اس کی وجہ سے یہ قبرستان اتحاد کی علامت ہو جائیں گے اور لوگوں کے لئے زیارت گاہ بن جائیں گے۔ اس ولیل کو ایک فوجی کے باپ نے ان الفاظ میں سراہا کہ:

میرا خیال ہے کہ میرے لڑکے کو ان ہی لوگوں کے ساتھ مرنے کے بعد رہنا چاہئے کہ جو زندگی میں اس کے ساتھ تھے اور جن کے ساتھ مل کر لڑتا رہا۔ اس نے اپنے آدمیوں کی میدان جنگ میں راہنمائی کی اب اسے اپنے کامریڈوں کے درمیان آرام کرنا چاہئے۔ اس کے لئے تو یہ جنگ جاری رہے گی اور وہ آنے والی نسلوں کو متاثر کرتا رہے گا' ٹاکہ جب بھی ملک پر کوئی نیا حملہ ہو تو لوگ اس کے نقش قدم پر چلتے ہوئے' اس کا دفاع کریں۔ میرا خیال ہے کہ ان سوتے ہوئے ہیروز کی فوج جو کہ میدان جنگ میں مارے گئے ہیں' لوگوں کے لئے مشعل راہ بنیں گے۔

اس کے بر عکس فوجیوں کے رشتہ دار' ماں باپ' بھائی بمن' بیوی' بیٹے اور بیٹیاں چاہتے تھے کہ ان کا مرنے والا رشتہ دار واپس اپنے شمر اور گاؤں میں آئے۔ اس کی واپسی خاندان کے ایک فرد کی واپسی ہو گی۔ جو خاندان کے استحکام کے لئے ضروری ہے' کیونکہ وہ خاندان کی حفاظت اور اس کی قدروں کے لئے لڑا تھا۔ ان کا کمنا تھا کہ :

اگرچہ وہ مرچکے ہیں 'گر ہم انہیں میدان جنگ کے نحوست زدہ ماحول سے نجات ولانا چاہتے ہیں۔ انہوں نے اپنا فرض پورا کر دیا۔ اب جو ہمارا فرض ہے وہ ہم پورا کرنا چاہتے ہیں۔ انہیں اپنے آباؤ اجداد کے قبرستان میں آرام کرنا چاہئے۔ انہیں اپنے سے دور چھوڑنے کا مطلب ہے کہ انہیں ہمیشہ کے لئے عذاب میں چھوڑ دیا جائے۔

ایک طویل بحث کے بعد 1920ء میں فرانس نے اس بات کو منظور کر لیا کہ فوجیوں کے رشتہ دار' مردہ فوجیوں کو واپس اپنے شہوں یا گاؤں میں لے جا سکتے ہیں۔ مگر دو سرے ملکوں کے جو سپاہی فرانس میں مارے گئے تھے ان کے لئے تمام مردہ فوجیوں کو واپس لیجانا ممکن نہیں تھا' کیونکہ اس میں کافی اخراجات بھی آتے تھے۔ اس کے امریکہ نے اس کے بجائے یہ کیا کہ لئے امریکہ نے اس کے بجائے یہ کیا کہ 1920ء میں ویسٹ منسٹر گرجا میں گمنام سپاہی کی یادگار تعمیر کرائی۔ فرانس نے بھی ''فتح کی محراب'' پر اسی قتم کی یادگار کا افتتاح کیا' بعد میں امریکہ' بلیجم' پر تگال اور دو سرے ملکوں نے ''گمنام سپاہی'' کے نام سے یادگاریں بنائیں۔

(2)

جنگ کے دوران اور جنگ کے خاتمہ پر وہ تمام خاندان جن کے لڑکے فرج میں تخے ان کے بارے میں جانے کے لئے بے چین رہتے تھے۔ جنگ کے بعد ان سب لوگوں کے لئے انظار کا صبر آزہ مرحلہ تھا اور یہ سوال کہ کیا ان کے رشتہ دار زندہ ہیں یا محاذ پر مارے گئے؟ فرانس میں جب کسی فوجی کے مرنے کی خبر آتی تو گاؤں کے میئر کا یہ فرض تھا کہ وہ اس خبر کو مرنے والے کے خاندان تک پہنچائے۔ جب خبر دینے کے لئے یہ اپنے آفس سے نکلنا تو لوگ گھوں کے دروازوں پر کھڑے ہو کر امید و ہیم کی حالت میں اس کو دیکھتے کہ وہ کس کے گھر کے سامنے ٹھرتا ہے، جن گھوں کے سامنے مات سے وہ گزر تا جاتا تھا، وہ لوگ اطمینان کا سانس لیتے تھے۔ یہاں تک کہ اس گھر کے سامنے رک جاتا کہ جمال اسے یہ خبر پہنچائی ہوتی تھی۔ برطانیہ میں یہ رواج تھا کہ عام فرجی کے خبر خط کے ذریعہ دی جاتی تھی، اگر افسر ہو تو ٹیلی گرام بھیجا جاتا تھا۔ سامنے آسٹریلیا میں یہ کام چرچ کا عہدے وار کرتا تھا۔ مرنے والوں میں بہت سے ایسے فوجی ہوتے تھے کہ جن کو بغیر کی شاخت کے وفن کر ویا جاتا تھا۔ ان کے خاندان عرصہ تک اس امید میں رہے کہ وہ زندہ ہیں اور والیس آسمین گے۔

جنگ کے بعد بیواؤں اور تیبیوں کی ایک بری تعداد الی تھی کہ جنہیں نے حالات میں خود کو معاشرہ میں ڈھالنا برا مشکل تھا۔ انہیں اپنے قربی رشتہ دار کے کھونے کا جو افسوس تھا' اس کا روعمل بھی بھی برا سخت ہو تا تھا۔ مثلاً آسٹریلیا کے ایک اسکول میں ایک بچی قوی ترانہ پر کھڑی نہیں ہوئی' جب اس کی سرزنش کی گئی تو اس نے کما کہ سب بچوں کے تو باپ آ رہے ہیں' گر اس کا باپ نہیں ہے کیونکہ وہ جنگ میں مارا گیا

ہے۔ اس لئے وہ کیوں قومی ترانہ کے احترام میں کھڑی ہو؟ یواؤں کو معاشرے میں جن مسائل کا سامنا کرنا پڑا' اس نے انہیں انتمائی حساس بنا دیا۔ ایک یوی نے کہا کہ: " انہوں نے اپنی جانیں قربان کر دیں' یہ پچ ہے۔ گر کس لئے؟" ایک دو سری یوی کے خیالات سے کہ "میں فوش ہوں کہ میرے شوہر کا نام یادگاری ہال میں شختی پر کھا ہوا ہے۔ لیکن ان کا کیا ہو گا جنہیں وہ اپنے پیچھے چھوڑ گیا ہے۔" جنگ کے نتیجہ میں صرف جرمنی میں کا کیا ہو گا جنہیں اور ایک ملین میتم تھے۔ ان کو جو پنش ملتی تھی وہ اتن جرمنی میں کہ ان کا گزارا مشکل سے ہو تا تھا۔ اس لئے جنگ کے بارے میں ان کے خیالات بدل گئے تھے۔ یہ جنگ ان کے لئے قیامت تھی کہ جس نے ان عزیزوں کو چھین کر انہیں بے سمارا کر دیا تھا۔ معاشرہ جنگی ہیروز کی تعریف تو کرتا تھا' گر جو اس چھین کر انہیں بے سمارا کر دیا تھا۔ معاشرہ جنگی ہیروز کی تعریف تو کرتا تھا' گر جو اس سے جڑے ہوئے تھے انہیں فراموش کر دیا تھا۔

(3)

مرنے والوں کے خاندانوں کو زندگی میں ذاتی نقصان اور کھونے کا زبردست احساس تھا۔ خاص طور سے اس وجہ سے کہ یہ لوگ گھرسے دور محاذ پر مارے گئے تھے۔ ان کی زندگی کے آخری لمحات کے بارے میں انہیں کچھ پتہ نہیں تھا۔ خاندان والوں کو ان سے دوبارہ ملنے کی شمید خواہش تھی 'ان کی شکل دیکھنے کی 'ان کی آواز سننے کی 'ان کے قریب ہونے کی 'میں وہ خواہشات تھیں کہ جنگ کے بعد روحانیت پر لوگوں کا اعتقاد ایک دم بردھ گیا۔ اور خاندان کے لوگ ان روحانیت کے ماہرین کے پاس جانے لگے کہ جو اپنے عمل سے انہیں پھڑے ہوؤں کی روحوں سے ملا دیں 'ان کی آواز سا دیں 'ان جو واپنے عمل سے انہیں 'پھڑے ہوؤں کی روحوں سے ملا دیں 'ان کی آواز سا دیں 'ان قدر سے بات چیت کرا دیں۔ اس روحانیت کے عمل کرنے والے سکولر اور ذہبی دونوں فتم کے لوگ تھے۔ لوگوں کو مجھوٹ ہوؤں سے ملنے کا اشتیاق و شوق اس قدر زبردست تھا کہ ان میں سے اکثر روحانی نشتوں میں مردہ لوگوں کی آمہ کو محسوس کرتے 'اور ننیجنا ''سکون و اطمینان محسوس کرتے 'اور ننیجنا ''سکون و اطمینان محسوس کرتے 'اور ننیجنا '' سکون و اطمینان محسوس کرتے 'اور ننیجنا '' سکون و اطمینان محسوس کرتے 'اور نیک ہومز کے خالق سر آر تھر کوئن ڈو کل کہ جس کا لڑکا' بھائی' اور دوسرے رشتہ شرلاک ہومز کے خالق سر آر تھر کوئن ڈو کل کہ جس کا لڑکا' بھائی' اور دوسرے رشتہ دار جنگ میں مارے گئے' وہ روحانیت کا قابل ہو گیا تھا اور روحانی عمل کے ذریعہ اس

نے نہ صرف اپنے لڑے ' بھائی اور دوسرے رشتہ داروں سے بات چیت کی بلکہ دوسرے خاندانوں کو بھی ان کے رشتہ داروں کی روحوں سے رابطہ کرایا۔

روحانیت کی یہ مقبولیت 1930ء تک رہی' اس کے بعد کم ہوتی گئ۔ کیونکہ وقت کے ساتھ ساتھ ولوں کے زخم مندمل ہوتے رہے اور ذہن حقیقت کو قبول کرتا رہا۔

(4)

جنگ کے فورا" بعد ان تمام ملکوں نے کہ جنہوں نے جنگ میں حصد لیا تھا۔
یادگاریں تغیر کرانا شروع کر دیں۔ ان یادگاروں کی خصوصیات بھی ملکوں کے حساب سے
علیمہ علیمہ تھیں۔ مثلاً فرانس میں جنگ کی یادگاروں پر لکھا ہو تا تھا کہ "مرنے والوں
کی یادگاریں۔" برطانیہ، جرمنی اور آسٹوا میں لکھا ہو تا تھا کہ "جنگ کی یادگاریں۔"
یہ یادگاریں جنگی قبرستانوں سے لے کر شہر کے چوکوں، اور اہم عمارتوں پر تغییر
ہوئیں، ناکہ ان کے ذریعہ قومی فخر کو ابھارا جائے۔ مر۔ الوں کی قربانیوں کو یاد کیا
جائے، اور ان کے ذریعہ لوگوں کا رابطہ اور رشتہ جنگ سے جوڑا جائے۔ ان یادگاروں
کے ساتھ ساتھ "جنگی میوزیم" بھی قائم ہوئے کہ جن میں جنگ کا ساز و سلمان، آلات
حرب، اور تصادیر رکھی جانے گیں۔ لیکن یہ میوزیم جنگی جذبات کو ابھارنے اور جنگ
کو ایک مقدس درجہ دینے کے لئے بنائے گئے تھے۔ ناکہ ان کو دیکھ کر لوگوں میں اپنے
ملک کی قوت و طاقت کا احساس ہو۔

اس کے بر عکس 1924ء میں ارنسٹ فریڈرک (Ernst Friedrick) نے برکن میں جنگ کی تباہ کاریوں کے خلاف ایک میوزیم قائم کیا۔ اس میں جنگ کے نتیجہ میں ہونے والی بربادی' خون ریزی' اور تباہی کو تصاویر کے ذریعہ بتایا گیا تھا۔ یہ حکومت کے مقاصد کے خلاف مہم تھی کہ جس میں جنگ کی اصل حقیقت کو سامنے لایا گیا تھا۔

جنگی یادگاروں کے بعد' دو سرا اہم منصوبہ بیہ تھا کہ جنگ میں شریک ہونے والوں کے مجتے جگہ جگہ استادہ کئے جائیں جرمنی اور فرانس میں جنرلوں کے مجتے بنائے گئے' جب کہ فرانس' آسٹریلیا' اور نیوزی لینڈ میں جنرلوں کے ساتھ عام فوجیوں کے مجتے بھی تھے۔ جرمنی نے پھر کے بجائے فولاد کے مجتے بھی بنائے' جن میں ''فولادی ہنڈن برگ "مشہور ہوا' بعد میں اس کے چھوٹے مجملے مارکیٹ میں خوب فروخت ہوئے۔

جنگی یادگاروں میں جو پیغام دیا گیا' وہ کمی فرد کی موت کا نہیں تھا' بلکہ فتح اور قربانی کا تھا۔ النذا اس پیغام میں آیک فرد کی موت گم ہو جاتی ہے اور اس کی جگہ اجماعی قربانی آ جاتی ہے' جس کی وجہ سے معاشرے کے لئے ضروری ہو جاتا ہے کہ وہ ریاست کے لئے قربانی پر تیار رہے' اور جذبہ حب الوطنی قربانی کا طلب گار ہوتا ہے' اور فرد ان یادگاروں کو دیکھ کر اس قربانی کے لئے تیار ہو جاتا ہے۔

ان یادگاروں سے لوگوں کا جذباتی لگاؤ اس وقت تک رہا کہ جب تک مرنے والوں کے رشتہ دار زندہ رہے۔ بعد میں یہ یادگاریں تاریخ کی شکل میں ڈھل کر نے معنوں اور مفہوم کے ساتھ ویکھی جانے لگیں۔

یورپی معاشرہ پر 1914ء کی جنگ کے اثرات اس قدر تھے کہ اس نے مصوروں' مجسمہ سازوں' اورپوں' شاعروں' اور فلم بنانے والوں کو نئے نئے موضوعات دیئے۔ جن فوجیوں نے جنگ میں حصہ لیا تھا انہوں نے جنگ کے تجربات کو بیان کیا تو جنگ کے مناظر لوگوں کے سامنے آ گئے۔ ان کی یادواشتوں میں انتمائی تلخی تھی۔ بار بار سوال انھایا گیا کہ یہ جنگ کس لئے تھی؟ لوگوں نے اس میں کیوں جانیں دیں؟ اس کے کیا تمائی نظے؟ وغیرہ وغیرہ وغیرہ۔

کیتھی کول وٹز (Kaethe Kollwitz) جرمنی کی آرشٹ تھی کہ جس کا نوجوان لڑکا جنگ میں مارا گیا تھا۔ جب وہ قبرستان میں جا کر اس کی تلاش کرتی ہے تو ککھتی ہے کہ .

قبرستان شاہراہ کے قریب ہے۔ اس کے اندر جانے کا راستہ جماڑیوں میں سے ہو کر جاتا ہے کہ جنہوں نے پورے میدان کو گھیرے میں لے رکھا ہے۔ ایک طرف سے کھلا چھوڑ کر باقی کو خار دار تاروں کے ذریعہ بند کر دیا گیا ہے.... اس وقت ہم پر کون سے خیالات کا غلبہ ہوا' بہت می قبروں پر لکڑی کی بنی ہوئی پیلے رنگ کی میلیں تھیں۔ قبروں کے درمیان ایک شختی پر پیلے رنگ کی میلیں تھیں۔ قبروں کے درمیان ایک شختی پر قبروں کے نام کھے ہوئے قبروں کے نام کھے ہوئے

سے اس طرح ہم نے قبر کو بایا ' ساتھ میں گی ہوئی ایک بیل سے تین پھول توڑے اور اس کی قبر پر صلیب کے قریب رکھ دیئے قبروں کی قطار میں اس قبر پر یہ پھول سے کہ جو اس کو دو سروں سے متاز کر رہے تھے۔

بعد میں کیتھی نے ایک مجسمہ بنایا کہ جس میں مال باپ اپنے بچہ کی لاش پر سر جھکائے افسردگی اور خاموثی کے ساتھ کھڑے ہیں۔ اس کا یہ مجسمہ ایک آرشٹ اور غم زدہ مال کا تحفہ تھا 'جو اس وکھ' درو' اور اندرونی اذبت کو ظاہر کرتا ہے کہ جو مجھڑے ہوؤں کی یاد میں ہے' وہ لوگ کہ جو دوبارہ نہیں آئیں گے۔

کارل کراؤس (Karl Kraus) نے جنگ پر ''انسانیت کے آخری دن'' کے عنوان سے کتاب میں جنگ کی اذبت' تکلیف' اور اس کی بے معنویت پر لکھا ہے۔ وہ جنگ میں مرنے والوں سے مخاطب ہو کر کہتا ہے:

تم جنوں نے کہ قربانی کی آخر تم ان کے مضوبوں کے فلاف کیوں اٹھ کھڑے نہیں ہوتے ہو! آخر تم اپی شان و شوکت کو ان کے منہ پر تھوک کیوں نہیں دیتے ہو؟ تم نے آخر اس مقدس جنگ سے فداری کیوں نہیں کی؟ کہ جس کے بارے میں ہم سے یہ جھوٹ بولا جاتا تھا کہ یہ ہماری آزادی کے لئے ہے۔ تم مردہ لوگو! آخر تم اپی خندقوں سے نکل کر ان زہر یلے ساپوں سے حماب کیوں طلب نہیں کرتے ہو؟ آخر تم کیوں موت کے وقت کے اذیت ناک چموں اور بے نور آئھوں کے ساتھ ان وقت کے اذیت ناک چموں اور بے نور آئھوں کے ساتھ ان کی دیوائی کی حوالیوں میں نہیں آتے ہو؟ آخر تم کیوں اپی نوجوائی کی حوالیوں میں نہیں آتے ہو؟ آخر تم کیوں اپی نوجوائی کی حوالیوں میں نہیں آتے ہو کہ جے ان کی دیوائی اور حوالیوں سے مرتبا کر کھ دیا؟

اٹھو اور ان لوگوں سے مقابلہ کرو کہ جنہوں نے تہیں موت سے ملایا' اگد تمہاری بادری سے ان کی بردلی آشکارا ہو' اور انہیں بھی پت چلے کہ موت کے خدوخال کیے ہوتے ہیں اگد

وہ موت ان کی نظروں کے سامنے رہے۔ موت کی پکار کے ساتھ اپنے خوابوں سے اٹھو!.... واپس آؤ اور ان سے پوچھو کہ انہوں نے تمہارے ساتھ کیا کیا؟ کیونکہ تم نے ان کی وجہ سے یہ انیت سمی اور ان کی وجہ سے تم موت سے ہم کنار ہوئے۔ اسلامے سے لیس لاشوں اٹھو اور ان سے اپنے کئے ہوئے سر ماگو۔ تمہاری موت سے زیادہ وہ لمحات انیت ناک شے کہ جن میں تم زندہ شے اور موت کا انتظام کر رہے تھے۔ میں ان لمحات کی اذیت کا انتظام موں۔

جنگ کے خلاف انہیں خیالات کا اظمار برنارو شانے ہارث بریک ہاؤس (Heart break House) میں کیا ہے:

جب کہ لوگ بمادروں سے اپنے ملک کے لئے مر رہے تھے، تو اس وقت ان کے محبوبوں، بیویوں، باپوں اور ماؤں کو بیہ نمیں بتایا گیا کہ انہیں احمقوں کی غلطیوں، سرمایہ داروں کی لاہ ہے، فاتحین کی خواہشات، انتخابات جیتنے والوں کی تقریروں، محب الوطن کے نام لیواؤں، جھوٹ اور طمع، اور خوں ریزی کے متوالوں کے نام پر قربان کیا گیا ہے۔ کیونکہ جنگ انہیں طاقت اور مقبولیت کے تخت پر بٹھائے گی۔

پہلی جنگ نے یورپی معاشرہ کو جس طرح ذہنی طور پر متاثر کیا وہ اثر وہ سری جنگ عظیم کا نہیں ہوا۔ اس بار نہ تو ہیرو شیما اور ناگا ساکی کی ہولناکیوں نے انہیں جھنجھوڑا 'نہ جرمنی' لندن' اور پیرس پر بمباری نے۔ نہ اس بار مرنے والوں کی واپسی کے مطالبات ہوئے' اور نہ ہی جنگ کے ظاف اس جذبہ اور ولولہ سے آر ٹسٹوں' ادیوں م سازوں نے حصہ لیا جیسا کہ پہلی جنگ عظیم کے موقع پر ہوا تھا۔ وہ افسردگی' کی و اندوہ' اور اندرونی جذبت کا ابھار اس بار دیکھنے میں نہیں آیا' شاید اب لوگ جنگ کی جاہ کاربوں کے عادی ہو گئے تھے۔

# تاریخ کے بنیادی ماخذ

#### يبلا بإب

## تھٹھہ کی مہم

نقل ہے کہ سلطان فیروز شاہ لکھنو تی اور جاج گر سے واپس ہو کر شکار کے لئے حوالی دبلی میں سیر کرتا اور کسی غیر مسلم راجہ پر حملے کا خیال دل میں نہ لا آ تھا۔ لیکن بادشاہ کی محفل میں گاہ گاہ اہل تھٹھہ کا تذکرہ ہو تا۔

جب مجھی کہ اہل مختصہ کا ذکر آبا تو باوشاہ اپنی ریش پر ہاتھ پھیر کر فرما آکہ افسوس ہزار افسوس کہ خدا نگان منفور کے دل میں یمی ایک آرزو باتی رہی کیعنی سے کہ سلطان محمد شاہ تختصہ کو فتح نہ کر سکا۔

بادشاہ کے کلام سے اہل دربار کو اس امر کا شبہ ہو یا تھا کہ فیروز شاہ تھھہ پر حملہ آور ہونے کا ارادہ رکھتا ہے اور بادشاہ اس مهم کی جانب ضرور مائل ہے۔

ایک روز بادشاہ نے خان جمال وزیر کو خدمت میں طلب فرمایا اور اکثر امور راز کی بابت گفتگو فرمائی۔

بادشاہ نے خان جمال سے سوال کیا کہ اہل کھٹھہ کس قتم کے جنگجو ہیں اور ان کا کیا طریقہ ہے کہ حفرت خدائیگان مغفور ان کے ملک پر حملہ آور ہوئے اور بادشاہ مرحوم نے ان کے وطن میں پہنچ کر ان کو مغلوب کرنے کا ارادہ فرمایا لیکن بیہ گروہ مرحوم کے مقابلے میں صف آراء ہوا اور حضرت کی اطاعت قبول نہ کی اور نہ اس گروہ شوریدہ سرنے مغنی حرام خوار کو اپنے ملک میں قیام کرنے دیا۔ چو نکہ حضرت مرحوم کا بیانہ عمر لبریز ہو چکا تھا، حضرت واپس آئے۔ لیکن عین شدت مرض میں مجھ سے تخاطب کر کے فرمایا کہ افسوس ہزار افسوس آگر اللہ تعالی اپنا فضل فرمائے اور مجھ کو اس مرض سے صحت حاصل ہو تو میں تخصہ کے باشندوں کو مغلوب کر کے اپنا مطبع و فرمال بردار بناؤں اور خدا کی مشیمت اس کے خلاف ہے۔ اور قلم نقدیر نے کچھ اور تحریر فرمایا

ہے تو یمی ایک آرزو دنیا سے لے جاؤل گا جس کا بے مد افسوس ہے۔

اس کے بعد فیروز شاہ نے خان جہال سے فرمایا کہ خداکی مثیت سے بادشاہ نے سفر آخرت اختیار فرمایا اور مرحوم کی بیہ آرزو بوری نہ ہوئی ، چو نکہ اللہ تعالی نے مجھ کو مرحوم کا انتقام حریف سے مرحوم کا انتقام حریف سے لوں۔

خان جمال نے بادشاہ کی تقریر س کر قدرے تال کیا اور کچھ دیر غور کرتا رہا اور اس کے بعد نمایت صائب رائے دی اور عرض کیا کہ حضرت کا بیہ ارادہ بے حد نیک ہے اس مہم میں دو فائدے ہیں۔

ایک بیا که بزرگان گزشته کی وصیتول اور ان کی نصائح کی تغیل ہوتی ہے۔

ظاہر ہے کہ دنیا کا دستور ہے کہ ہر مخص اپنے بزرگوں کے اعداء سے انقام لیتا ہے اور فرزند و برادر مرحوم مورث کی بجائے حریف کو زیر کرتے ہیں اور یہ آئین سلاطین کے حق میں بے حد خوب و پندیدہ ہے۔

دو سرا نفع یہ ہے کہ بادشاہان عالم کا طریقہ یہ ہے کہ ہر سال اپنی قوت و طاقت کو ظاہر کرتے اور قلعہ کشائی کے لئے سعی و کوشش فرماتے ہیں۔

مختصریہ کہ فیروز شاہ نے خان جمال کو تھم دیا کہ تھٹھہ پر حملہ آور ہونے کے لئے شکار کا سلمان درست کرے۔

وزیر ندکور نے اسباب سفر کی تیاری شروع کی اور غائب و حاضر ہر قتم کے لشکر کا جائزہ شروع کیا۔

غرض که سوار و پیادے 'شمشیر گزار وجیه دار و غیر دجیه دار دونوں قتم کی فوج کا اندازہ کیا گیا اور بادشاہ کے حضور میں حقیقت حال سے اطلاع دی گئی۔

تمام خلق میں مشہور ہو گیا کہ فیروز شاہ خدا کے فضل و کرم سے تھٹھہ روانہ ہو

سجان الله ظاہر ہے کہ فیروز شاہ نے جلوس کے بعد متواتر چند سفر کئے۔ چونکہ سلطنت کے تمام افراد بے صد خوشی و مسرت کے ساتھ مطمئن و فارغ البال زندگی بسر کرتے تھے۔ ہر شخص اس خبر کو س کر بے صد خوش ہوا اور تمام فوج میں شاومانی و

مسرت کا دور دورہ ہوا۔

بادشاہ نے اپنے جود و سخا سے کام لیا اور لشکر کے ہر شخص کو انعام و اکرام سے سر فراز و مالا مال کیا۔ فیروز شاہ نے غیر وجمی لشکر کو چار گنا انعام عطاکیا اور لشکر وجیہ دار مالی راحت و آرام اور نیز آسودگی کی وجہ سے اسپ و ہتھیار کے ساتھ حاضر ہو گیا۔ فیروز شاہ نے آئین جمال داری کے مطابق مثل سلاطین نامدار کے تشخصہ کا رخ

ہر ایک خان و ملک جو درگاہ شاہی سے وابستہ تھا' اپنے اپنے جاہ و حشم کے ہمراہ بادشاہ کے ہم رکاب ہوا اور ہر امیرنے اپنی دولت و حشمت کو کامل طور پر ظاہر و نمودار کیا۔

## تھھہ کی جانب روائگی

نقل ہے کہ بادشاہ نے ارادہ کیا کہ ساعت سعید و مبارک میں تھنھہ کی سمت روانہ ہو' بادشاہ نے اول ان تمام بزرگان دین کی جو جوار دبلی میں آرام فرما ہیں' مثل شاہان عظیم الشان کے کامل اعتقاد کے ساتھ زیارت کی۔

فیروز شاہ بزرگان دین کی زیارت سے فارغ ہو کر ماضیہ کے مزارات پر حاضر ہوا۔ بادشاہ نے خداکی بارگاہ میں تمام مشائخ و سلاطین کو واسطہ بنایا۔

واضح ہو کہ فیروز شاہ کا دستور تھا کہ جب بھی شرد الی سے روانہ ہو یا تو تمام مشائخ و سلاطین کے مزارات پر حاضر ہو یا اور ہر ایک سے طالب امداد ہو کر اپنے کو ان حضرات کی بناہ میں دے دیتا۔

بادشاہ کو اس فعل میں اس قدر شغف تھا کہ اپنی عظمت و بزرگی کا خیال دل میں نہ لا آ تھا ظاہر ہے کہ بیہ صفت اولیاء اللہ کی ہے' جیسا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے۔

اذا تحير تم في الامور فاستعينوا من اهل القبور ليني جب تم كسي امر يس جران ہو اہل قبور سے مدد كے طابگار ہو۔

سجان الله سلطان فیروز شاه نے چالیس سال کامل حکمرانی کی اور اس برت حکومت میں ہر وقت و ہر آن اس قانون کا پابند رہا کہ بغیر زیارت بزرگان و حاضری مزارات بادشاہ نے مجھی سفر نہیں کیا۔

بادشاہ جب بھی کہ کسی مزار پر حاضر ہو تا تو کمال اعتقاد سے قبر کی طرف بردھتا اور بیحہ تواضع و عاجزی سے پیش آ کر اپنا رخسار زمین پر رکھتا۔

مورخ عفیف نے بارہا دیکھا ہے کہ جب باوشاہ سلطان المشائخ نظام الدین محبوب

النی رحمتہ اللہ علیہ کے آستانے پر حاضر ہو آتھا تو حضرت کے مزار مبارک کے پاس لیمنی امیر خسرو رحمتہ اللہ علیہ کی قبر کے بالین پر ادب کے ساتھ استادہ ہو آتھا۔

بادشاہ رضائے النی حاصل کرنے کے لئے اپنا سربے حد اوب کے ساتھ زمین تک لے جاتا اور اس کے بعد دو یا تین مقامات پر اور سر زمین پر رکھتا۔

فیروز شاہ خاص معقدین کی طرح حضرت کے مزار قریب پنچتا اور خوشنودی اللی حاصل کرنے کے لئے قبر شریف کے نزدیک پہنچ کر سرزمین پر رکھ دیتا۔

بادشاہ سر بزمین ہو کر اُٹھتا اور تربت شریف کے منصل ادب کے ساتھ بیٹے جاتا ۔ ما۔

اس کے بعد بادشاہ حفرت شخ کے مزار مبارک کے پاس نشست اختیار کرتا اور اکم کے بعد بادشاہ حفرت شخ کے مزار مبارک کے پاس نشست اختیار کرتا اور اس کے بعد قدم برسما احکام شرع کے مطابق آیات قرآن پاک کی بخوبی حاجات بیان کرتا۔ فیروز شاہ زیارت سے فارغ ہو کر پچھ مدت تک وہال قیام کرتا اور روضے کے تمام مردگان کے نام پر فاتحہ پڑھتا۔

نیارت سے فارغ ہو کر ہر مقبرے کے لئے جو رقم نذر مقرر تھی' ان کو کڑھوں میں رکھ کر عمال بیت المال لاتے اور فقراء و مساکین کو تقییم کرنے کے لئے بادشاہ کے روبرو ہر مقبرے کے متولی کے سپرد کرتے تھے۔

بادشاہ اس جود و سخا کے باوجود ان فقراء و مساکین کی تسلی کے لئے ملوک دربار میں سے ایک فخص کو مقرر فرماتا جو متولیان مقبرہ کے قریب کھڑا رہ کر رقم تقسیم کرا تا تھا۔

مورخ کے والد اور اس کے پچا بارہا اس خدمت پر مقرر فرمائے جا چکے ہیں اور بعض مقابر میں اس فتم کی خدمت انجام دے چکے ہیں۔ غرض کہ فیروز شاہ اس طریقے پر مشائخ و علماء کی زیارت کرتا اور واپس آتا تھا۔

سبحان الله بیه تمام امور عطیه اللی و بخشش ربانی میں داخل ہیں' وگرنه آدی زادے سے جو خاک و بار کی ایک حقیر مخلوق ہے' ان عمدہ طریقوں پر بیہ حسنات کیونکر انجام پا سکتے ہیں۔ ہر مومن و مسلم اس امریس کمال سعی کرتا ہے کہ نیکی کرے اور نیک عمل بجا لائے مگر حقیقت میہ ہے کہ عمل نیک اس فخص سے صادر ہوتا ہے جس کو خدا توفیق عطا فرمائے۔

غرض کہ سلطان فیروز شاہ نے جرار لٹکر و تجربہ کار مرد میدان و نامدار پہلوانوں و جمال گرد و کشتی باز سواروں اور بہادروں و نیز کوہ پیکر ہاتھیوں کے ہمراہ بھٹھہ کا رخ کیا۔ ان کے علاوہ بندگان کا وہ گروہ جو بے شار باوشاہ کے گرد جمع ہوا تھا اس کی تفصیل حصہ چہارم میں بیان کیا جائے گی۔

مختصرید که مورخ عفیف کے والد بزرگوار اور اس کے عم نامدار دیوان وزارت میں صاحب اعتبار خدام کی طرح باوشاہ کے ملازم تھے۔

غرض کہ نو ہزار سوار اور چوراس ہزار پیادے اور چار سو اس ہاتھی بادشاہ کے ہم رکاب ہوئے۔

خان اعظم ما مار خال کی اس زمانے میں وفات ہو چکی تھی اور خان جمال وزیر بطور نائب بادشاہ وبلی میں مقیم تھا۔

خان جمال نے خسروان عظام و شاہان ذوی الاکرام کے آئین و قانون کے مطابق دو دہلیزو دو بارگاہ و دو خواب گاہ و نوبت سنجری بادشاہ کے ہمراہ روانہ کر دیں۔

ان کے علاوہ ایک سو اسی نشان ہر جنس و ہر فتم کے روانہ فرمائے' اور چوراسی طبل ومامہ شتری و اپسی و خری اور اسی طرح کے اسباب کارخانہ فیروز شاہ کے ہمراہ روانہ کئے گئے۔

مخضریہ کہ بادشاہ نے رکاب میں پاؤں رکھا اور تھٹھہ کی جانب روانہ ہوا۔

باوشاہ نے ول میں یہ نیت کی کہ قصبہ اجودھن کے درمیان سے ہوتا ہوا سفر کرے اور حضرت شیخ الاسلام والمسلمین بندگی شیخ فریدالدین شکر آنج کے مزار پر حاضر ہو کر حضرت سے طالب امداد ہو اور اس کے بعد قدم آمے بدھائے۔

فیروز شاہ مع اپنے تمام لئکر کے سفر کی منزلیں طے کر رہا تھا کہ چند روز کے بعد قصبہ اجودھن کے حدود میں پنچا- بادشاہ نے حضرت فرید شکر سنج رحمتہ اللہ علیہ کے در پر آستانہ بوسی کی اور اس کے بعد آگے بڑھا- فیروز شاہ بھکر و سیوستان کے نواح میں پہنچا اور ایک فرمان اس مضمون کا صادر کیا کہ اس ملک کے تمام بجرے اور کشتیاں بادشاہ کے ہمراہ روانہ ہوں۔

دربان ساز و سلمان و نیز کارکنان عملہ کے پانچ گروہ بنے اور ہر گروہ ایک امیر کبیر کے حوالے کیا گیا اور پانچ ہزار کشتیاں تمام فتم کی اس ملک میں جمع ہو گئیں جن میں ایک ہزار کشتیاں مورخ کے پدر و عم کے حوالے کی گئیں۔

فیروز شاہ نے تھم دیا کہ یہ تمام کشتیاں ساحل دریائے سندھ پر رواں کی جائیں اور خود فیروز شاہ نے اپنے لشکر کے ہمراہ دریا کے مقائل روانہ ہو۔

بادشاہ چند روز کے بعد تھٹھہ کے حدود میں قیام پذیر ہوا۔

### تيبراباب

## تھھے کے نواح میں آمد

واضح ہو کہ اس زمانے میں تصفہ کی آبادی دو حصوں میں منقسم تھی۔ ایک حصہ تو دریائے سندھ کے ساحل پر آباد تھا اور دوسرا حصہ دریائے نہ کور کے دوسرے کنارے پر واقع تھا۔

تھٹھہ کے باشندے بے حد کیر تعداد میں تھے اور ہر گروہ بے حد شان و شکوہ کے ساتھ جنگ آزمائی کے لئے ہروقت تیار رہتا تھا۔

تمام مرد جنگجو تھے 'چنانچہ ان کی مردی و مردائلی کا عال تمام عالم کو معلوم ہے اور ان کے عادات و اطوار روز روشن کی طرح ظاہر و ہویدا ہیں۔

اس زمانے میں برادر حکمران اور اس کا برادر زادہ مسی بانبھ حاکم شہر تھا اور یہ افراد بے حد قوت و ظاہری شان و شوکت کے ساتھ زندگی بسر کرتے تھے۔ اور فیروز شاہ کے مقابلے میں نمایت غیرواجب جرات کے ساتھ مقابلہ کرتے تھے۔

ان باشندوں نے بہت بردی جمعیت فراہم کر لی تھی اور چونکہ ان کا ملک بے حد وسیع و بے شار تھا' انہوں نے بلا خوف و خطر زور و قوت میں اضافہ کیا اور سندھ کے اس جھے کی آبادی میں جو دریائے سندھ کے ساحل پر واقع ہے۔ انہوں نے قال و جدال پر کمر باندھی اور جنگ آزمائی کے لئے مصروف تھے۔

غرض کہ تھٹھہ کے باشندوں نے آبادی کے ہر دو حصول میں تمام قلع تیار کئے تھے۔ تھے۔

مختصر میہ کہ جام اور بانبھ ہر دو اشخاص جنگ آزمائی میں مشغول ہوئے اور فیروز شاہ نے بھی عالی ہمت و صاحب سیاست سلاطین کی طرح تشخصہ کے حدود میں نزول اجلال فرمایا۔ طرفین سے فوج و لشکر کے دستے جنگ کے لئے نمودار ہوتے تھے' لیکن خدا کی مثیبت سے فیروز شاہ کے لشکر میں اہتری پیدا ہوئی اور جانوروں کی بیاری نے اس قدر شدت اختیار کی کہ تمام خلائق شہر خرد و بزرگ قطعا" ناامید ہو گئے۔

نو ہزار سواروں میں' جو باوشاہ کے ہمراہ تھے' ایک ربع سواروں کے گھوڑے بھی بمشکل زندہ رہے ہوں گے۔ اس کے علاوہ غلے کی گرانی سے بے حد پریشانی پیدا ہوئی اور غلے کی قیمت دویا تین تکلے فی من تک پہنچ گئی۔

تشخصہ کے باشندوں نے بیہ معلوم کر کے کہ فیروز شاہی لشکر قحط و وہاکی مصیبت میں گرفتار اور فوج کے جانور حد سے زیادہ تلف ہو گئے ہیں اور مخلوق خدا قطعا "ناامید ہوگئ تو جام و بانبھ نے اس موقع سے فائدہ اٹھانا چاہا اور غرور و تلبر کے نشے میں سرشار ہو کر بادشاہ سے جنگ آزمائی کرنے پر مستعد ہوئے۔

## چوتھا باب

## اہل سندھ سے جنگ

نقل ہے کہ جام و بانبھ جنگ آزمائی کے لئے مستعد ہوئے اور بے شار سواروں اور پیادوں کے ہمراہ حصار سے نکل کر فیروز شاہ کے مقابلے میں صف آراء ہوئے۔

۔ فیروز شاہ کو بھی معلوم ہوا کہ جام بانبھ نے جنگ کے لئے لٹکر آراستہ کیا ہے اور باوشاہ نے اپنے لٹکر کا جائزہ لیا اور سواروں کی اعداد شاری کی گئی۔

بادشاہ کو معلوم ہوا کہ سواروں کا ایک ربع حصہ بھی باقی نہیں ہے۔ اس کے علاوہ قحط کی وجہ سے کسی شخص میں جنگ و جدال کی قوت نہیں ہے' لیکن پھر بھی بادشاہ نے اپنی فوج آراستہ کی اور حریف کا مقابلہ کرنے کے لئے تیار ہوا۔

. فیروز شاہ نے فوج کو تین حصول میں تقسیم کیا۔ اور میمنہ و میسرہ و قلب کی فوج کو آراستہ کرکے ہاتھیوں کو ان تین حصول میں متعین کیا۔

بادشاہ بے حد جرات و شجاعت کے ساتھ میدان میں استادہ ہوا اور مثل عظیم الشان فرمال روایان عالم کے ہتھیار جسم پر لگا کر جنگ آزمائی کے لئے مستعد ہوا۔

فیروز شاہ ہاتھ میں کئڑی لے کر افواج کے درمیان گشت لگانے لگا اور اپنی فوج کو دلداری و دل دہی کے ساتھ انعام و آکرام کے دل خوش کن وعدوں سے مطمئن کرنے لگا۔ فیروز شاہ جس حصہ فوج کے درمیان میں گزر کر نوازش و آکرام کے کلمات زبان پر لا تھا تو تمام فوج صدق دل سے بادشاہ کو دعا دیتی تھی اور سرپزمین ہو کر فیروز شاہ کی مدح و ثناکرتی تھی۔

فیروز شاہ اگرچہ سلاطین باہمت کی طرح اہل سندھ کے بے شار گروہ خیال دل میں نہ لا تا تھا اور نہ بظاہر حریف کی کثرت کو خاطر میں لا تا تھا، لیکن لشکر کی کمزوری اور افسران فوج کی محنت و ضعف سے پریشان اور ان کی الیی حالت پر افسوس کر تا اور لمحہ بہ لمحہ دست دعا بلند کرکے خدا کی بارگاہ میں دعا کر تا تھا۔ باوجود میکہ قوم تھٹھہ کے ساتھ بیں ہزار جرار سوار اور چار لاکھ پیادے تھے اور ہر سوار اپنے زور و قوت کے اعتبار سے رستم زمانہ تھا' لیکن بادشاہ نے خدا پر تکلیہ کرکے جنگ شروع کر دی۔ طرفین سے تیر باری شروع ہوئی۔

جنگ کا بازار گرم تھا کہ خدا کے تھم سے جو تمام امور کا خالق مطلق ہے ' فیروز شاہی لشکر کے مقابلے میں ہوا کا تخت و شدید طوفان آیا۔

ہوا کے جھو نکے اس درجہ سخت و نیز تھے کہ کسی فرد کو آنکھ کھولنے کی مجال نہ تھی' لیکن باوجود ان حالات و آثار کے جانبین سے جنگ آزمائی ہو رہی تھی اور طرفین کے پہلوان آوریش میں مصروف تھے۔

غرض باوجود اس کے کہ فیروز شاہ اتنا ہی سعی و کوشش میں مصروف تھا اور اگرچہ شاہی لفکر قبط و نیز وبائے اسپ کی وجہ سے بے حد کمزور ہو چکا تھا، لیکن ہر مرتبہ حریف پر شدید ترین حملہ کرتا تھا اور ان کے اس مردانہ حملے سے باشندگان تھٹھہ اپنی بے پایاں قوت و طافت کے حصار کے اندر پناہ لینے پر مجبور ہو جاتے تھے۔

بادشاہ اپنی شاہانہ شان و شوکت کے ساتھ میدان جنگ میں موجود تھا اور اپنی فوج کی جرات و انتظام دیکھ کربار باریہ کمہ رہا تھا کہ اپنی فوج باہمت جو گو کہ بلائے ارضی و ساوی سے کمزور ضعیف ہو چی ہے لیکن ہنوز کمر ہمت باندھ کر حریف سے مقابلہ کر رہی ہے۔

فیروز شاہی لشکر مثل غازیان نادار کے حریف کے مقابلے مین استادہ' رتنے و وست کے مار شاہی لشکر مثل غازیان نادار کے حریف کے مقابلے میں انتہائی کوشش کی' لیکن آخر کار ایل سندھ بدحواس و پریشان ہو گئے اور جام اپنی جمعیت کے ہمراہ میدان جنگ سے واپس ہوا۔

فیروز شاہ بھی اپنے لشکر کے ہمراہ اپنی قیام گاہ کو واپس آیا اور اعوان و انسار کی ایک مجلس مشاورت مقرر کی اور ان سے اپنے خیالات کا اظمار کیا۔

بادشاہ نے کہا میرا ارادہ ہے کہ اب اس مقام سے واپس ہو کر مجرات کا رخ کروں اور وہاں فوج و حثم کی تیاری کروں اور اگر حیات باقی رہے تو خدا کی اعانت پر سال آئندہ اس مهم کو سر کرنے پر توجہ کروں۔

## بانجوال باب

# تھٹھہ سے واپسی اور گجرات کا سفر

شب کا وقت آیا اور اہل لشکر جنگ و جدال سے کنارہ کش ہو کر اپنی اپی فرود گاہ کو دالیں آئے۔

فیروز شاہ نے مقرب اہل دربار کو اپنے حضور میں طلب فرماکر اپنے ارادے کا اظمار کیا۔

بادشاہ نے فرمایا قرائن سے معلوم ہو تا ہے کہ مثیبت اللی یہ ہے کہ ملک تھنصہ اس مهم میں فتح نہ ہو اور مصائب و آلام و نیز حریف و اعدا دونوں مخالفین کے لشکر ہماری فوج پر حملہ آور ہوں۔

پروردگار نے اپنی قوت کاملہ سے آفات ارضی و ساوی کو ہم پر غلبہ عطا فرمایا جس وجہ سے ہمارا لشکر بے حد ضعیف و کمزور ہو گیا۔

ظاہر ہے کہ قحط و وہا کے پے در پے حملوں نے ہمارے لشکر و حثم کو انتہا ہے 
زیادہ کمزور کر دیا۔ آگرچہ ہماری فوج و لشکر نے ان مشکلات و مصائب کا مقابلہ کیا ہے 
اور ہمت و جرات کے ساتھ و شمن کے مقابلے میں جنگ آزمائی کی ہے کی کمزور و ہلا
رسیدہ لشکر تابہ کے ہمت سے کام لے سکتا ہے۔ میرا ارادہ ہے کہ آگر حیات باتی ہے 
اور خدا کا کرم میرا مددگار ہے تو سال آئدہ اس ملک پر حملہ کروں۔

فیروز شاہ نے مقربان بارگاہ سے مکرر یہ تقریر فرمائی اور کما بجزاس کے دو سرا جارہ کار نہیں ہے کہ میں تاوفتیکہ بار دوم اس ملک میں نہ آلوں' وہلی کا رخ نہ کروں۔

اہل دربار نے بادشاہ کی یہ تقریر س کر زمین ادب کو بوسہ دیا اور تمام حاضرین نے نہایت خلوص و پہندیدگی کے ساتھ بادشاہ کی رائے سے اتفاق کیا۔

الل دربار نے عرض کیا کہ باوشاہ کی رائے بے حد صائب ہے' اس لئے کہ

فرمانروایان جمال کشاکا آئین و قانون حملہ کشتی یمی ہے کہ اگر ایک مقام کسی وجہ سے کسی میم میں فتح نہیں ہو آتو چند روز اس ملک سے دست کش ہو جاتے ہیں' لیکن اس میم کو گوشہ فاطرسے فراموش نہیں کرتے۔

بادشاہ آگر اس وقت اس ملک سے کنارہ کش ہو کر ملک مجرات تشریف لے جائیں تو نمایت مناسب ہو گا۔

بادشاہ کی اس مصلحت سے غلہ بھی لشکر کو میسر آ جائے گا اور خستہ و ماندہ پیادے گھوڑوں پر سوار بھی ہو جائیں گے۔

خلقت خدا تازه دم ہو جائے گی اور ہم دو سری مرتبہ اس ملک پر حملہ آور ہو سکیں گے۔

بادشاہ کی روائگی کے بعد اہل تھٹھہ کے باشندوں نے یہ خیال کیا کہ بادشاہ اپنے ملک کو واپس گیا' وہ مطمئن ہو جائیں گے اور بے خبر ہو کر زراعت میں مصروف ہوں گے' جس کی وجہ سے ان کا تمام غلہ زمین کی نذر ہو جائے گا۔ اور تمام کھیت سرسبز ہو جائیں گے۔

جب رہیج کی فصل قریب ہو' اس وقت بادشاہ مع تمام لشکر و پیلان پر شکوہ کے اس نواح کا رخ فرمائے اور اس طرح امید ہے کہ تمام غلہ ہمارے قبضے میں آ جائے گا' اور الل لشکر کو اطمینان و فراغت نصیب ہوگ۔

الی حالت میں امید ہے کہ سندھ کا ملک جلد سے جلد فتح ہو جائے گا-

غرض کہ اٹل دربار نے فیروز شاہ کو واپس کی رائے دی اور بادشاہ نے ان کے معروضے کو بے حد پند کیا۔

فیروز شاہ نے واپسی کا مصم ارادہ کیا اور تھم دیا کہ کوچ کا دمامہ بجایا جائے آکہ اہل لشکر اپنا سامان درست کریں۔

. باوشاہ کے علم کی تقمیل کی گئی اور وماہے کی آواز سن کر اہل اشکر بے حد خوش و لا ہوئے۔

ہر خاص و عام' ضعیف و جوان نے سلمان درست کیا اور بادشاہ نے اسی وقت میدان سے کوچ کیا۔

فیروز شاہ نے خان اعظم ظفر خاں کو' جس کے ماتحت بے شار بنگالی لشکر تھا' اپنا قائم مقام بنا کر ٹھٹھہ میں چھوڑا۔

تھٹھہ کے باشندوں کو بادشاہ کی روائلی کی اطلاع ہوئی اور یہ گروہ شیوخ چیثم ہو کر فیروز شاہ کے تعاقب میں روانہ ہوا۔

بادشاہ نے اول روز دس کوس راہ طے کی اور تھٹھہ کے باشندوں نے تعاقب کیا۔ چونکہ ظفر خال موجود تھا' اس نے حریف سے مقابلہ کیا اور اہل بگالہ و باشندگان

تفضه میں شدید معرکه آرائی ہوئی۔

غرض کہ خدا کی مثیت کے مطابق میدان کار زار گرم رہا اور خوں ریز لڑائی ہوئی۔ لیکن آخرکار ظفر خال نے اقبال بادشاہی سے حریف کو شکست دے کر ان کا تعاقب کیا۔

تھٹھہ کے باشندے ظفر خال کے خوف سے واپس ہوئے اور اس امیرنے چند سندھی افسروں کے سربادشاہ کی خدمت میں روانہ کئے۔

والیس کے وقت تمام اسباب سندھیوں کے ہاتھ آیا اور باوشاہ نے محجرات کا رخ کیا۔

#### چھٹا باب

# بادشابی لشکر پر ایک اور آفت

نقل ہے کہ فیروز شاہی اشکر کے واپس ہونے کے بعد غلمہ اور زیادہ گرال ہوا۔ غلے کا نرخ روز بروز گرال ہونے لگا اور جانوروں کی پیاری اسپ نے اور زیادہ ترقی کی۔

غلے کا نرخ ایک تنگہ یا رو تنگہ نی سیر ہو گیا اور مخلوق گر تنگی و برہنگی کی وجہ سے پریشان ہونے گئی۔ مخلوق کو راہ طے کرنا مشکل ہو گیا اور ہر شخص بے حد مشکل سے سفر کی منزلیس طے کرنے لگا۔

اہل لشکر کا یہ حال تھا کہ غلہ کی کمیابی کی وجہ سے مار اور مردار جانوروں کا گوشت اور خام چڑا کھا کر اپنا پیٹ بھرتے تھے۔

بعض اشخاص کا میہ حال تھا کہ شدت گر سکی کی وجہ سے خام چرم کو پانی میں جوش دے کر کھاتے اور اس سے شکم سیر ہوتے تھے۔

غرض کہ ایسا شدید قحط رونما ہوا کہ اہل لشکر زندگی سے بیزار ہو گئے اور تمام پاہیوں کے گھوڑے ضائع ہو گئے۔ اہل لشکر تو در کنار' تمام ملوک و امراء کے جانور بھی تلف ہو گئے اور بیا گروہ بھی یا پیادہ راہ طے کرنے لگا۔

اہل لشکر کے پاس کوئی سواری باتی نہ رہی اور خدا کی مشیت سے تمام فوج بے سوار ہو گئی۔

چند سندھی اشخاص اہل لشکر سے چند قدم آگے تھے اور فوج کی راہبری کر رہے نے۔

ان اشخاص نے اس لشکر کو کونجی رن میں پہنچا دیا' جمال تمام پانی قطعا '' شور تھا' اس مقام کے پانی کی شوریدگی کا یہ عالم تھا کہ اگر اس کا ایک قطرہ بھی زبان پر رکھا جاتا تو

زبان پاش پاش ہو جاتی۔

اہل گشکر اس مقام پر پہنچ کر نہایت جیران ہوئے اور بادشاہ نے چند بد خوار رہبروں کو گر فمآر کرا کے ان کو ہلاک کرا دیا۔

ان اشخاص کے قتل ہونے سے باتی راہبروں نے اقرار کیا کہ انہوں نے مکاری و غداری سے لشکر کی غلط رہنمائی کی۔

اس گروہ نے اقرار کیا کہ ہم دیدہ و دانستہ شاہی لشکر کو ایسے مقام پر لے آئے جمال زندہ و سلامت رہنا مشکل ہے۔

ان اشخاص نے بیان کیا کہ ہوا کی طرح اڑنے یا دوڑنے سے بھی اس مقام سے نجلت پانا محال ہے، اور اس سرزمین کونجی رن کہتے ہیں، چونکہ اس مقام سے دریا قریب ہے۔ اس لئے پانی میں اس قدر شوریدگی پائی جاتی ہے۔

اس مقام میں انسان کے لئے بجو ہلاکت کے اور دو سرا چارہ کار نہیں ہے۔

رہبروں نے بادشاہ سے بیہ گفتگو کی اور ان کا بیان من کر تمام فوج نے جان سے ہاتھ دھویا اور ہر شخص کو قطعا" ناامیدی ہو گئی۔

فیروز شاہ نے تھم دیا کہ خود اس کے اور تمام اہل لشکر کے لئے آب شیریں مہیا کیا جائے اور آب شور سے کنارہ کشی افتتیار کی جائے۔

اس آب شور میں بے حد شورش تھی اور تمام خلقت خدا بے حد فکر مند و حیران تھی' اور جہاں تک ڈگاہ کام کرتی تھی صرف آب شور ہی نظر آ تا تھا۔

اہل گشکرنے بے حد محنت و دشواری کے ساتھ آب شور میں قدم رکھا اور آب شیریں کی تلاش میں سرگرداں ہوئے۔ یہ آب شور اس درجہ تیز تھا کہ آب شیریں کا ظرف اس شور پانی میں گر جاتا تھا تو اس کی تاثیر سے آب شیریں بھی شور ہو جاتا تھا اور پھراس شیریں پانی کو کوئی شخص زبان پر نہ رکھ سکتا تھا۔

غرض کہ اہل لشکر بے حد خرابی و مشقت کے ساتھ اس آب شور سے گزرے اور آگے قدم برحمایا۔

اس پانی کو طے کرنے کے بعد ایک ایسے جنگل میں وارد ہوئے' جمال کوئی پرندہ انڈا نہ دے سکتا تھا اور نہ کسی جانور کا نام و نشان نظر آتا تھا۔ اس جنگل میں کسی مقام پر گھاس یا ورخت نظرنہ آیا تھا' ان اشیاء کا ایسا قحط تھا کہ خلال کے لئے تکا نصیب نہ ہو تا تھا۔

غرضیکه بیه جنگل ایبا ہولناک تھا کہ نہ اس میں مور کا گزر تھا اور نہ کوئی جانور آواز دیتا تھا۔

قط کی شدت اور ضعف و بیاری کی وجہ سے پیادہ پائی و بے چارگی معیبت کے سبب سے تمام الشکر جان سے نگ آگیا اور ہر فخص کا بیہ طال ہوا کہ بوڑھا باپ خشہ و جان بلب ہو کر ورخت کے سائے میں بیٹے جانا اور غریب پسر سے جو اس کی بالیں پر کھڑا رہتا مشکل سے روتا اور کہتا کہ اے لخت جگر میں تو اس جنگل میں اپنی جان ویتا ہوں اور عالم آخرت کا سفر کرتا ہوں' خدا کرے تو صبح و سالم مکان پنچ تاکہ اس پدر غریب کی موت کا طال اعزہ تک پہنچا دے۔

اسی طرح ایک عمکین بھائی دو سرے غم زدہ بھائی کو اسی طرح خشہ و ماندہ چھوڑ کر راہ لیتا تھا اور احباب و دوست کو اپنے کرم فرہا احباب کا مطلق خیال نہ رہا-

غرض کہ نوبت یہاں تک پیچی کہ لککر میں ہر چہار جانب سے شور بلند ہوا اور تمام فوج جان سے بیزار ہوگئ-

ہر المخص کو اپنی جان کی بڑی تھی جس کی وجہ سے تقریباً تمام سیاہیوں نے نفیس و بیش قیت اسباب جنگل میں چھوڑ دیا۔

حضرت فیروز شاہ ان تمام واقعات کے مشاہرے سے بے حد جیران و پریشان تھا۔ بادشاہ خدائے کریم کے رحم و کرم پر توکل کر کے آگے قدم بردھا یا تھا اور ہر لحظہ خدا کی بارگاہ میں مناجات کرتا۔

لشکر کی شکته دلی و پریشانی سے بادشاہ بھی غمگین تھا اور اس رنج و الم میں زار زار رو آتھا۔

غرض کہ اس غم زدہ جماعت پر چار بلاؤں کا نزول تھا' ایک بلائے قط' دوسری مصیبت پیادہ پائی' تیسرے بلائے صحرائے جال گداز اور چوشے رنج فرفت عزیزاں۔ غرضیکہ یہ تمام آفات نقدیر اللی کا کرشمہ تھیں' جوان غربا پر اس طرح نازل ہوئی

تقيں۔

ان آفات و مصائب نے یہاں تک طول پکڑا کہ چھ ماہ کامل بادشاہ و لشکر کے ' حالات دبلی میں نہ پہنچ سکے۔ تمام شہر میں یہ شور بلند ہوا کہ فیروز شاہ مع لشکر کے غائب ہو گیا۔

خان جہال وزیر جو تدبیر و سیاست میں بے نظیر تھا اور دبلی میں سکونت پذیر تھا۔ رعایا کے سر پر موجود تھا۔ اس امیر کے خوف کی وجہ سے کسی فرد کو زیادہ مخالفت کی جرات نہ ہوتی تھی' لیکن تمام شرماتم کدہ بن گیا تھا اور ہر مکان میں صف ماتم بچھی ہوئی تھی۔

شهر کی خلقت بے حد حیران تھی' اس لئے کہ اس مدت میں نہ کوئی فرمان صادر ہوا اور نہ کسی شخص کا کوئی نامہ و بیام اہل شہر تک پہنچ سکا۔

تمام خلقت خدا کو یقین ہو گیا اور ہر ہخص نے یہ کہنا شروع کیا کہ بادشاہ مع اپنے حثم و لشکر کے غائب ہو گیا ہے۔

غرض کہ خان جمال کو معلوم ہوا کہ شمر کی حالت بے حد خراب ہو گئی تو اس امیر نے تمام سلطانی جاہ و حثم کو کوشک شاہی سے اپنے مکان میں منتقل کر لیا اور بیداری و ہوشیاری کی شدید ٹاکید کی کہ کسی فرد کو فتنہ و فساد کا خیال نہ آسکے۔

خان ندکور ہر روز حوالی شہر میں سواری کرتا اور خلائق کو اپنے رعب و داب سے متاثر کرتا تھا۔ خان جہال نے دیکھا کہ اس شور و شغب میں روز افزوں اضافہ ہو رہا ہے اور کسی طرح پر خلائق کو اطمینان نصیب نہیں ہوتا۔ اس امیر نے فیروز شاہ کی زبان و قلم سے ایک فرمان تحریر کیا جس میں باوشاہ و لشکر کی سلامتی کا مژوہ سایا اور اس فرمان کو عامہ خلائق کے روبرو پڑھ کر ہر شخص کو اس کا مضمون سایا۔ تمام خلقت اس فرمان کو سن کر مطمئن و خوش ہوئی اور ہر شخص نے کسب معاش کی تدبیر شروع کی۔

۔ پچ ہے کہ اگر وزیر صاحب فنم و فراست نہ ہو تو فرمال روائے وقت اس قدر دور و دراز سفر کیو نکر اختیار کرے اور کس طرح ممالک کو فتح کرے۔

ظاہر ہے کہ فیروز شاہ کو سندھ کی مہم میں بیہ حادثہ پیش آیا اور باوشاہ چھ ماہ کامل کونجی رن میں گرفتار مصیبت رہا' الیی حالت میں وزیر کی دانائی و فراست ہر گونہ قاتل تعریف ہے جس نے بادشاہ کی عدم موجودگی میں الیی عظیم الشان سلطنت کو ہرقرار رکھا۔ اگرچہ خان جہال باوجود فہم و فراست و تدبر و سیاست میں مشہور ہونے کے اس درجہ ہردل عزیز و قابل تعظیم و تکریم تھا کہ ہر شخص اس کا بندہ احسان ہو کر اس کے تکم پر جان قربان کرنے کو تیار تھا۔ لیکن اس امیر نیک چلن اور نیک دل نے ایک لمحہ بھی طمع سلطنت سے اپنے قلب و دماغ کو آلودہ نہ کیا۔

اگر غور سے مطالعہ کیا جائے تو تاریخ عالم میں صرف دو ہی افراد اس پائے کے گزرے ہیں جنہوں نے اپنے بادشاہ کی عدم موجودگی میں انتظام سلطنت کو برقرار رکھا اور خود کسی خیال خام میں جتلا نہ ہوئے 'ایک خان جہال وزیر سلطان فیروز' دو سرے ارسطا طالیس وزیر اسکندر یونان۔

جس زمانے میں کہ سکندر نے اول بار مشرق کی مهم کو طے کر کے مغرب کا رخ کیا اور جب تک کہ سلاطین عالم کو حلقہ بگوش نہ کرلیا اپنی مملکت کو واپس نہ ہوا۔ اس کے علاوہ سکندر ایک سو سال اس طرح تمام عالم میں گشت لگا تا رہا اور اس کا

۱۰ سام سطح معاده استدر المیک عو حال این سرح سام کا انتظام کر تا رہا۔ عاقل و دانا وزیر ارسطو اپنے مقام پر بیٹھا ہوا سلطنت کا انتظام کر تا رہا۔

سو سال کے بعد سکندر اپنے ملک کو واپس آیا اور اس کو معلوم ہوا کہ اس کی عدم موجودگی میں ارسطونے ملک میں دو چند اضافہ کر دیا ہے۔

سلطان فیروز شاہ تصفیہ روانہ ہوا اور بادشاہ انتمائی محنت و مشقت میں گر فآر ہوا۔
چید ماہ کامل بادشاہ کی خبر نہ معلوم ہوئی اور شاہ و لشکر کے حالات سے اہل دہلی بے خبر رہے لیکن چو تکہ بادشاہ خان جمال جیسے صاحب فنم و فراست و مدبر وزیر کو دہلی میں اپنا قائم مقام بنا گیا تھا۔ جب بادشاہ ڈھائی سال کے بعد لکھنڈ تی و جاج گر کے سفر سے واپس آیا تو دہلی کو دو چند آباد و معمور پایا اور پائے تخت کو ہر حال میں بهتر دیکھا۔
سبحان اللہ ایسے بادشاہ خوش کردار و وزیر نیکوکار کی کیا تعریف ہو سکتی ہے۔

### ساتوال باب

# شاہی لشکر کی آہ و زاری

نقل ہے کہ فیروز شاہ بے حد محنت و مشقت و نیز شدید الم و مصیبت کے ساتھ سفر کی منزلیں طے کر رہا تھا اور اس جال گداز صحرا و ہولناک وادی میں بہ ہزار دقت و خرابی قدم اٹھا آ تھا اور رنج و تکلیف کی شدت اور کرب و بے چینی کی مصیبت نے باوشاہ و لشکر دونوں کو بے جان بنا دیا تھا۔ غرضیکہ سفر کی تکلیف و مصیبت حد سے گزر گئی اور تمام مخلوق کو جان سے ناامیدی ہو گئی۔ بادشاہ رعیت و لشکر کی ناامیدی و پریشانی ملاحظہ کر کے آب دیدہ ہو تا اور افسوس کی وجہ سے دل ہی دل میں طرح طرح کے یاس اگیز خیالات میں جتلا ہو تا تھا۔

ہر منزل میں ہزاروں انسان و جانور تلف ہوتے تھے اور اپنی جانیں اس جنگل میں گنواتے تھے۔

بعض معتر راویوں کا بیان ہے کہ ایک روز بادشاہ سنر کی منزلیں طے کر رہا تھا کہ ناگاہ ایک بلندی پر نظر پڑی- بادشاہ نے گھوڑے کی باگ موڑی اور بلندی پر چڑھ گیا اور دیکھا کہ ایک سبز درخت کے سائے میں ایک پیر مرد ضعیف کو رو حقیر و سال خوردہ و کمزور بیٹھا ہے۔

سلطان فیروز بالائے کوہ اس پیر مرو کے پاس گیا اور بادشاہی جانداروں نے ارادہ کیا اس پیر مرد کو اس کی جگہ سے ہٹائیں۔

پیر مرد کا بیر حال تھا کہ انتہائی کمزوری وجہ سے کھڑا بھی نہ ہو سکتا تھا۔

بادشاہ نے شاہی ملازمین کو منع کیا کہ پیر مرد سے مزاحمت نہ کریں اور خود ورخت کے سائے میں اس مرد ضعیف کے یاس پہنچا۔

پیر مرد نے باوشاہ کی جانب رخ کیا اور کما کہ اے باوشاہ خدا سے ڈر کیوں اس

قدر مخلوق کو بے وجہ تلف کر رہا ہے۔ تو نے اس لشکر کو ایک ایسے مقام میں آوارہ دشت غربت کیا ہے کہ تمام خلقت خدا قطعا سے دست و پا ہو کر مجبور و لاچار ہو گئی ہے۔

بادشاہ نے سوال کیا کہ آیا تہمارے ول میں کوئی تمنا ہے؟

پیر مرد نے جواب دیا کہ مجھ پر بے شار فاقے گزر رہے ہیں' جس کی وجہ سے میں مدر کرسنہ ہوں۔

بادشاه نے تھم دیا کہ فقیر کو دو تھے زر عطا کئے جائیں۔

شاہی تھم کی تغیل کی گئی اور فقیر باوشاہ کی جانب دیکھ کر مسکرایا اور اپنی کمر سے ہمیانی کھول کر باوشاہ کو دس تنگے زر دکھائے اور کہا کہ اے بادشاہ میں غذا کا خواستگار ہوں نہ کہ زر کا۔

بادشاہ نے فرمایا کہ آج ہمارے لنگر خانے و باور چی خانے میں کوئی کھانے کی شئے موجود نہیں ہے اور شاہزادہ فتح خال کے لئے صرف ایک سیر کھچڑی بشیرا لیعنی عماد الملک کے خیمے سے لائی گئی ہے۔

باوشاہ نے بیہ کہا اور آگے روانہ ہوا' اور اس وقت اپنے ول میں عمد کیا کہ اگر مهم سندھ خدا کے فضل و کرم سے سر ہو جائے گی تو باوشاہ بار وگر سنرنہ کرے گا-

غرض کہ باوشاہ اس حالت تکلیف و مصیبت میں چند منزل اور آگے بردھا اور تمام الککر کی حالت بدت ہو گیا اور پانی کے قط للککر کی حالت بدسے بدتر ہو گئی۔ فوج کا ہر شخص جان سے بیزار ہو گیا اور پانی کے قط نے تمام خلقت خدا کو جال بلب کر دیا۔

ہر شخص کو زندگی سے مایوسی ہو گئی اور بیہ یقین کرکے کہ بغیریانی کے ایک لمحہ بھی زندگی دشوار ہے۔ ہر شخص اپنی جان سے ہاتھ دھو بیٹیا۔

جب یہ عالم ہوا کہ تمام خلائق اس بے آب مقام پر پہنچ کر اپنی زندگی سے مایوس ہو گئی اور ہر مختص کو یقین ہو گیا کہ تمام اشخاص میکبارگی اس جنگل میں ہلاک ہو جائیں گے۔

فیروز شاہ کو بھی اپنی زندگی سے مایوسی ہو گئی اور ہر لحظہ غم و فکر میں غرق رہنے

بادشاہ ہروفت دست دعا بلند کریا اور بارگاہ النی سے رحم و کرم کی التجاکریا تھا اور زبان حال سے کہنا کہ ''اے خدا دیگیر درماندگی تیری ذات ہے' مجھ کو اور میرے تمام رفقاء کو اس مصیبت و الم سے نجات دے۔"

نقاسیرو نیز وگیر معترکتب میں مرقوم ہے کہ حضرت موی علیہ السلام کو بھی بے آب و گیاہ جنگل میں آوارہ و طنی کی مصیبت سے سابقہ بڑا تھا' اس طرح فیروز شاہ کو بھی سندھ کی اہم مہم کے افتیار کرنے میں اس مصیبت کا سامنا کرنا بڑا اور پانی کی تکلیف اس درجہ بڑھی کہ بادشاہ کو زندگی سے مالوسی ہو گئی اور اس کے رفقاء نے حیات کے عالم ہی میں اپنے کو مردہ تصور کر لیا۔

مختفرید که حضرت شاہ کو ایک شب الهام ہوا اور بادشاہ نے محل خلوت میں سر مجدہ ہو کر بارگاہ اللی میں مناجات شروع کی اور آہ و زاری کے ساتھ خدا سے دعا کرنے لگا کہ "پروردگار اس شخص کے قدم کی برکت سے جو اس لشکر میں موجود اور صاحب ولایت کا ہمسر ہے، اپنے باران رحمت سے بندگان گنگار کو سیراب فرما اور اس جاں گداز جنگل سے آزادی نجات عطا فرما۔

بادشاہ کے دعا کرتے ہی اس وقت آسان پر ابر چھا گیا اور ہر چہار جانب شور بلند ہوا۔

خدا کے رحم و کرم سے شدید بارش ہونے گلی اور ہر چہار طرف پانی کی ندیاں جاری ہو گئیں۔

تمام لشکرنے خود بھی پانی بیا اور پانی جمع کر لیا اور ہر مخض بے آبی کی تکلیف سے خبلت پاکر خوش و خرم ہو گیا۔

غرض کہ اس روز صحرائے جال گداز سے نکلنے کا راستہ بھی معلوم ہو گیا اور بادشاہ کی دعا کی برکت سے ہر شخص کو آوارہ و ملنی کی مصیبت سے نجات حاصل ہوئی۔

سبحان الله بیه امر محض کرم الهی تھا جو ہر وقت اپنے درماندہ بندوں کی ونتگیری فرما تا

، حضرت خواجہ فریدالدین عطار رحمتہ اللہ علیہ نے تذکرہ الاولیاء میں حضرت ذوالنون مصری کے حالات میں تحریر فرمایا ہے کہ ایک مرتبہ مصرمیں بارش نہیں ہوئی

اور اہل شہر حضرت ذوالنون مصری کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ حضرت خواجہ بارش کے لئے دعا فرمائیں۔

جناب ممدوح منبر پر تشریف لے گئے اور دعاکی کہ پروردگار عالم جس مخص کے انوار ریاضت سے میہ شرروشن و درخشال ہے' اس کے قدم کی برکت سے باران رحت نازل فرما۔

حضرت شیخ کے دعا فرماتے ہی نزول بارال موا اور تمام شرسیراب موگیا۔

اسی طرح باوشاہ دین طلب نے مثل مشائح کرام کے خداکی بارگاہ میں دعاکی اور اسی وقت وھوال وھار بارش ہونے گلی اور تمام خلقت خدا سیراب ہو گئی۔

غرض کہ فیروز شاہ نے خدا کے فضل و کرم سے اس جنگل سے نجات پائی اور خدا کی بارگاہ میں شکر ادا کیا۔ بادشاہ نے اس وقت خان جمال کے نام فرمان روانہ کیا اور اپنی و نیز تمام لشکر و فوج کی سلامتی سے اہل وہلی کو آگاہ کیا۔

بادشاہ کا فرمان وبلی پہنچا اور خان جہاں بے تابانہ قاصد کے قریب آیا اور شہر میں ہر مکان میں خوشی کا دور دورہ ہوا۔

اہل شہر نے طبل شادی بجائے اور ہر گھر میں دن عید و رات شب برات کا سال نظر آیا۔

بر شریف و کم رتبه 'غرضیکه برخاص و عام عیش و مسرت کا متوالا بنا اور تمام بلاد و ممالک میں شور مسرت بلند ہوا۔

### أثموال باب

# فيروز شاه كأتجرات يهنجنا

نقل ہے کہ سلطان فیروز شاہ مع تمام خلائق و لشکر کے اس صحرا سے صیح و سالم نجات یا کر سفر کی منزلیں طے کر تا ہوا گجرات پہنچا۔

اس زمانے میں ملک الشق نظام الملک امیر حسین بن امیر مبران مستوفی المالک علیہ الرحمتہ محجرات کا حاکم تھا۔

یہ امیر ملک کے انتظام اور اقطاع کی حفاظت میں بے انتہاسعی و کوشش کرہا تھا۔ باوشاہ نے مجرات پہنچ کر نظام الملک پر عماب کیا اور شدید ترین باز پرس کی۔

نیروز شاہ کے عماب کا منشاء یہ تھا کہ اگر نظام الملک کو بادشاہی کشکر کی پہھ بھی فکر ہوتی تو یہ امیر مجرات سے غلہ روانہ کرنا رہتا اور خلقت خدا اس طرح کرسنہ و پریشان و تلف نہ ہوتی۔

بادشاہ نے نظام الملک کو حکومت مجرات سے معزول فرماکر اس کی جاگیر صبط کی۔ غرض کہ فیروز شاہ نے مجرات میں قیام کرکے لشکر کو تازہ دم کیا۔ اور غیر وجیہ دار لشکر کو شش گونہ رقم عطا فرمائی جس کی وجہ سے بیہ گروہ اس قاتل ہو گیا کہ گھوڑے خرید کر سواروں میں داخل ہو جائے۔

اس موقع پر عمادالملک نے جو بارگاہ سلطنت کا مستوفی تھا' باوشاہ سے عرض کیا کہ غیر وجمدار گروہ باوشاہ کی شاہانہ نوازش سے سواروں میں داخل ہو گیا لیکن وجمدار جماعت بیجر مضطرو پریشان ہے اس کئے کہ ان کے مواضع حوالی دبلی میں واقع ہیں اور اس گروہ کا تنگ دستی سے برا حال ہے۔

اس گروہ کے بے شار افراد اس ملک میں آ گئے ہیں' ان کی آمدنی اور منخواہ دبلی سے کوئی مخص ان کو پہنچائے' اس لئے ان غریبوں کا برا حال ہے اور بیہ گروہ اپنی بے

نوائی کی وجہ سے حد سے زیادہ پریشان ہے۔ فیروز شاہ نے جواب میں فرمایا کہ مجھ کو معلوم ہے کہ وجہدار گروہ پریشانی و نگف دستی کی وجہ سے پیادہ ہو گیا ہے' لیکن ان الشخاص نے اس مهم میں ہماری موافقت کی ہے اور یہ بھی صحیح ہے کہ ان کے مواضع بست دور واقع ہیں۔ جس کی وجہ سے یہ بے حد پریشان ہیں۔

ظاہر ہے کہ جو قدرے قلیل غلہ پیدا ہوتا ہے وہ ان کے الل و عیال کے صرف میں آتا ہے اور ان غربوں کی حالت بدسے بدتر ہو گئی ہے۔

باوشاہ نے تھم دیا کہ وجمدار گروہ کو خزانہ شاہی سے روپیہ قرض دیا جائے اور شاہی تھم کی بنا پر بعض کو ایک ہزار شاہی تھم کی بنا پر بعض اشخاص کو پانچ سو اور بعض کو سات سو اور بعض کو ایک ہزار تھے بطور قرض دیئے گئے۔ غرض کہ وجمدار گروہ بھی بادشاہ کی عنایت و نوازش سے رقم قرض پاکر مطمئن ہوا اور سواروں میں داخل ہو گیا۔

بادشاہ نے تھم دیا کہ خان جہال کے نام اس مضمون کا فرمان جاری کیا جائے کہ وجدار گروہ کے مقطعہ جات سے کسی فتم کا تعرض نہ کیا جائے اور جب تک کہ شاہی سواری دبلی واپس نہ ہو' ان سے نہ باز پرس کی جائے اور نہ ان کو کسی فتم کی تکلیف پنچائی جائے آکہ وجدار گروہوں کے عیال اطمینان و فراغت کے ساتھ زندگی بسر کریں۔

سجان الله سلطان فیروز شاہ خداکی توفیق سے تمام مال سجرات کو جو دو کروڑ محصول تھا'کارخانہ جات شاہی کی درستی و حشم کی پرورش میں صرف کر دیا۔

اس صرف کا اصل مقصدیه تھا کہ بادشاہ دوبارہ سندھ کا سفر کرے۔

غرض کہ سلطان فیروز شاہ نے سندھ کے سفر کا ارادہ کیا اور خان جمال کے نام اس مضمون کا فرمان روانہ کیا کہ مابدولت و اقبال اپنے بحری و بری لشکر کے ہماہ سندھ روانہ ہوتے ہیں۔ بادشاہ نے اس فرمان و نیز تو قیعات میں جال نار وزیر کو برادرم کے خطاب سے یاد فرمایا اور یہ تحریر فرمایا کہ برادرم خان جمال کو چاہئے کہ بے انتها ساز و سامان و بے شار جاہ و حشم سندھ کی جانب روانہ فرمائیں۔

#### نوال باب

### خان جهال کاساز و سامان روانه کرنا

سلطان فیروز شاہ نے خدا کی عنایت سے سندھ کا رخ کیا اور خان جمال کے نام فرمان روانہ کیا۔

بادشاہ نے اس فرمان میں تمام اسباب لشکر کشی طلب کیا اور اس وزیر باتد ہیرنے سلمان روانہ کرنے میں بے حد سعی و کوشش کی۔

فیروز شاہ نے تمام عمال درگاہ کو شدید تاکید کی کہ ہر کارخانے کا مال و اسباب بکھرے موجود رکھیں۔

شانی تھم کے مطابق ہر کارخانے کے اسباب کی محیل کی گئی اور ہر شے الیم کثرت سے جمع ہو گئی کہ اس کی تفصیل احاطہ تحریر سے باہر ہے۔

صرف اسلحہ کی قیمت مبلغ سات لاکھ تنگہ قرار پائی تھی اور اس پر دو سرے کارخانہ جات کے ساز و سامان کو قیاس کرنا چاہئے۔

ہر اسباب ایک روز میں مرتب ہو جاتا اور خان جہاں اس کو دو سرے روز روانہ کر دیتا تھا اور اسی طرح روزانہ اسباب روانہ کیا جاتا تھا۔

غرضیکہ اس قدر اسباب بارگاہ شاہی میں جمع ہو گیا کہ بار کش اس کو اٹھا نہ سکتے تھے۔

مختفریہ کہ خان جہال نے بادشاہ کے حضور میں عربضہ روانہ کیا اور اس میں لکھا کہ چونکہ حضرت شاہ نے بار اول سندھ کی جہم کو اسی لئے ملتوی فرمایا تھا اور وہاں سے محض اس خیال سے واپس ہوئے تھے کہ لشکر کو راحت و آرام نصیب ہو' اور اب بار وگر حملہ فرما رہے ہیں اس لئے امید ہے کہ ملک جلد سے جلد فتح ہو جائے گا۔

وبیر ملک نے باوشاہ کے حضور میں عرض داشت پڑھی اور باوشاہ نے فرمایا ہمارا

وزیر جس قدر صاحب قم و فراست ہے اس کی قدر کچھ ہمیں کو معلوم ہے۔

غرض که فیروز شاه جو دینداری میں کامل تھا' نیک ساعت میں خدا کی امداد و عنایت برین میں واز موا۔

بادشاہ نے سرا پردہ خاص نصب کیا اور تمام عربی و عجمی لشکر د نیز تمام خدم و حشم بے حد خوشی و مسرت کے ساتھ بادشاہ کے ہمرکاب ہوا۔

اس درمیان میں بسرام خال واماد حسن خال کانگو کی عرضداشت باوشاہ کے حضور میں پہنچی۔

بسرام خال اس زمانے میں دولت آباد کا حاکم تھا اور حسن کانگو کے فرزند اور بسرام خال کے درمیان مخالفت پیدا ہوئی اور بسرام خال فیروز شاہی بارگاہ میں پناہ گزیں ہوا۔

بسرام خال نے اس معروضے میں یہ التجاکی تھی کہ اگر بادشاہ اپنے کرم سے دولت آباد تشریف لائیں تو یہ نمک خوار نهایت صدق و اخلاص کے ساتھ خدمت کرے گا اور

خداکی ذات سے امید ہے کہ حضرت شاہ اپنے قدیم ملک پر قابض ہو جائیں گے۔

فیروز شاہ نے بہرام خال کو جواب دیا کہ میں راز پنمال سے مہیں آگاہ کرتا ہوں' تم کو معلوم ہو کہ مجھ کو سندھ کی جمع درپیش ہے اور میں نے عمد کیا ہے کہ جب تک سندھ پر افکر کشی کرکے اس ملک کو فتح نہ کر لوں گا اور ملک اور اہل ملک کو زیر و زیر نہ کروں گا'کی دو سری طرف رخ نہ کروں گا۔

میں نے سندھ کو فتح اور وہال کی سرکش رعایا کو سنبیہ کرنے کا مصم اراوہ کر لیا ہے اور جب تک کہ میں اس مهم کو سرنہ کر لول گا' کسی دو سری سمت رخ نہ کرول گا۔ گا۔

انشاء الله تعالى تصفه كو فنح كرنے كے بعد ميس دولت آباد ضرور آ جاؤل گا-

غرض کہ تصفحہ کی مہم بادشاہ کے خیال میں الیی اہم تھی کہ اس نے دولت آباد کا خیال ترک کر دیا اور تصفحہ روانہ ہوا۔

فیروز شاہ نے پیشخر تو ارادہ کیا کہ ملک نائب کو گجرات کا حاکم مقرر کرے 'جس کے لئے خلعت و رگر سامان انعام موجود کر لئے گئے تھے 'کیکن چو نکہ بادشاہ کوئی کام بغیر مصحف کی فال دیکھے نہ کر آتھا فیروز شاہ نے قرآن سے فال نکالی اور یہ فال ملک نائب

کے لئے راست نہ آئی بلکہ ظفر خال کے نام نکل۔

ظفر خال و نعته "شاهی حضور مین طلب کیا گیا اور اس کو خلعت و حکومت گجرات عطا هوئی۔

سبحان الله ظاہر ہے کہ جس طرح ہر کام میں فیروز شاہ بارگاہ اللی میں التجا کر تا تھا' شاید دو سرے سلاطین کو میسر نہ ہو۔

بادشاہ کی میہ روش دیگر سلاطین بابر کات و مشائخ طریقت کے اعمال صالحہ کے مطابق کمی جا سکتی ہے' جو ہر حال میں خدا کی بارگاہ میں التجا پیش کرتے ہیں۔

غرضیکہ بادشاہ ظفر خال کو اقطاع گجرات عنایت فرماکر اینے جرار لشکر کے ہمراہ گجرات سے سندھ روانہ ہوا۔

#### وسوال باب

## ٹھٹھہ پر دوسراحملہ

سلطان فیروز شاہ خدا کی جمایت و توفق سے تھٹھہ روانہ ہوا' اور بادشاہ نے تمام لکر و خدم کو امیدوار نوازش بنایا۔

تمام خلقت خدا باوشاہ کا شکر بجا لائی' لیکن چونکہ پہلے سفر میں خلقت نے بے شار کالیف برداشت کی تھیں' اس لئے اکثر اشخاص بے حد ساز و سلمان لے کر اپنے مکان روانہ ہو گئے۔

باوشاہ کو اس واقعے کی خبر ہوئی اور اس نے دریافت کیا کہ ان اشخاص کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے۔

اہل دربار نے عرض کیا کہ راہ کی تمام منزلوں میں چوکیاں نصب کی جائیں تاکہ مخلوق کو فرار ہونے سے باز رکھیں اور جو شخص راہ فرار اختیار کرے اس سے باز پرس کریں۔

فیروز شاہ نے اہل وربار کو جواب دیا کہ بے چارے لشکر و حشم نے اول بار اس قدر محنت و مشقت افتیار کی ہے اور غلے کی گرانی کی وجہ سے اپنی زندگی سے بیزار ہو چکے ہیں' اس لئے اس مرتبہ فکر و غم کی وجہ سے واپس ہو رہے ہیں۔

ظاہر ہے کہ یہ قدیم رسم ہے کہ لشکر کشی میں بعض اشخاص خود ملازم ہوتے ہیں اور بعض کا کسی ملازم سے قرابت و محبت کا تعلق ہو یا ہے اور بعض کسی اور مصلحت سے فوج میں داخل ہو جائے ہیں' الی حالت میں اگر چوکیاں نصب کی جائیں گی اور باکیدی احکام نافذ ہوں گے تو جو اشخاص کہ ملازم ہیں وہ والیسی سے باز رہیں گے' اور جو افراد کہ دراصل ملازم نہیں ہیں وہ بھی شاہی پرے کے خوف سے والیس نہ ہو سکیس گے اور اس طرح ان غریوں کے لئے ایک بچا قید ہو جائے گی اور ان پر ظلم ہو گا جن

کی وجہ سے یہ غمناک و پریشان ہوں گے۔ اگر اللہ تعالیٰ نے ہمارے لئے تھٹھہ کی فتح مقدر فرمائی ہے تو ان کے علیحدہ ہو جانے سے نقصان نہ ہو گا اور اگر خدا کو اس مہم کا سر ہونا منظور نہیں ہے تو ان کی گرفت و قید سے کیا فائدہ ہو گا۔

اس موقع پر باوشاہ دیندار نے فرمایا کہ خان جماں کے نام ایک فرمان اس مضمون کا روانہ کیا جائے کہ جو اشخاص یمال سے فرار ہو کر دبلی پہنچتے ہیں ان کی حقیقت حال کی تفتیش کی جائے۔

ان مجرمین میں جو اشخاص کہ ملازم شاہی اور انہوں نے خزانہ شاہی سے مال حاصل کیا ہے تو ان کو صرف سزائے معنوی دی جائے نہ کہ سزائے خسروانی۔

واضح ہو کہ امور مملکت و آئین جہاں داری میں سزائے خسروانی سے مراد قتل و جلا وطن و دیگر شدید سزائیں مراد ہیں اور معنوی باز پرس سے مراد ہیہ ہے کہ ایسے اشخاص کو ذلیل کرکے تیر ملامت کا نشانہ بنایا جائے۔

سبحان الله یہ امر قطعا" سنت نبوی کے موافق ہے۔ چنانچہ روایت ہے کہ ایک مرتبہ سرور عالم صلی الله علیہ وسلم جماد کے لئے دور تشریف لے گئے۔ بعض یاران رسول کسی مصلحت کی وجہ سے اپنے مکانوں میں مقیم رہے۔ حضرت نے یاران باقی ماندہ کا دو تین روز انتظار فرمایا اور اس کے بعد روانہ ہوئے۔

راہ میں اہل مجد اس درجہ حاکل ہوئے کہ مچھڑے ہوئے اصحاب حضرت کے حضور میں نہ حاضر ہو سکے اور ضرورة مکانوں میں مقیم رہے۔

اس مہم میں سرور عالم صلی اللہ علیہ و سلم اور آپ کے اصحاب کو بے حد تکلیف برداشت کرنی پڑی۔

سرور عالم اس مهم سے واپس تشریف لائے اور یاران باقی ماندہ شرمندہ حضرت کے حضور میں حاضر ہوئے۔

سرور عالم صلی اللہ علیہ و سلم نے ان سے حقیقت واقعہ دریافت فرمائی اور ان صاحبوں نے عرض کیا کہ یارسول اللہ ہم کو مال و عیال نے حضرت کی ہمراہی سے باز رکھا۔

پیغبر خدا صلی الله علیه وسلم نے ان صاحبوں کا عدر قبول نه فرمایا اور ان کی جانب

سے رو گردال ہو کر ان کو سزائے معنوی سے معتوب فرمایا۔

ان صاحبوں کے سروں سے دستار آبار لی گئی اور ان کو ستون مسجد سے باندھ کر تاویب کی گئی اور جس طرح کہ مطم خرد سال بچوں کو سزا دیتا ہے اس طرح ان کو شدید سزا دی گئی۔ شدید سزا دی گئی۔

یہ شرمسار گروہ اپنا تمام مال حضرت کے حضور میں لایا اور عرض کیا کہ یارسول اللہ چو تکہ اس مال کی شامت اعمال سے ہم حضرت کی ہمراہی سے محروم رہے اور حضور ہم سے ناراض ہو گئے' اس لئے ہم اس مال کو اپنے پاس نہیں رکھنا چاہتے ہے مال حاضر ہے حضرت اس کو غرباء میں تقسیم فرما دیں اور ہم اس دنیاوی مال سے کنارہ کش ہوتے ہیں اور ہم اس دنیاوی مال سے کنارہ کش موتے ہیں اور بھد اوب عرض کرتے ہیں کہ حضرت یا مال ہم سے قبول فرمائیں اور غرباء کو تقسیم فرما دیں اور ہمارا قصور معاف فرما کر ہم سے راضی و خوش ہو جائیں۔

باوجود ميكه ان اصحاب نے بيه تقرير كى اور اس طرح منت و زارى كى كيكن حضرت مرور عالم صلى الله عليه وسلم نے ان كاعذر قبول نه فرمايا اور بيد اصحاب ول شكسته دور تر مقام ير بينھے۔

ان اصحاب کی ندامت بارگاہ اللی میں تبول ہوئی اور سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم پر وحی نازل ہوئی کہ ان کے مال کو بطور صدقہ قبول کرو ٹاکہ بید گروہ گناہ سے طاہر اور یاک ہو جائے۔

اس آیت کے نزول کے بعد سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس گروہ کا قصور معاف فرمایا اور ان کا مل بطور صدقہ درویشوں کو عطا کیا۔

چونگہ اللہ تعالی نے فیروز شاہ کو تمام افعال حسنہ سے آراستہ فرمایا تھا اس کئے بادشاہ جس فعل کا ارتکاب کرتا اس میں خوبی و محاس موجود ہوتے تھے۔

غرض کہ باوشاہ کا فرمان' خان جہاں کے پاس پہنچا اور اس صاحب تدبر و سیاست وزیر نے اس امر کی تلاش و جبتو شروع کی اور جو مخص لشکر سے واپس ہو آ سرکاری پادے اس کو قانونی مجرم کی طرح گرفتار کرتے تھے اور اس کی حقیقت حال سے دیوان کو آگاہ کرتے تھے۔

اگر بیہ مخص ملازم سرکار ہو تا تو اس کو سزائے معنوی دی جاتی تھی' چنانچہ بعض

اعیان و اکابر شهر کو بھی اس قتم کی تنبیہہ کی گئی۔

یہ امراء باری باری بازار گشت کرائے گئے آگہ خرد سال و جوان و پیران کو د مکھ کر اس امر کا اندازہ کرلیں کہ ان اشخاص سے بادشاہ ناخوش ہے۔

غرض که فیروز شاه نے ایسے افراد کو محض تدارک معنوی کا ملزم قرار دیا اور ان کی وجه معاش و جاگیرو مواضع کو قطعا" کسی قتم کی مصرت نه پہنچائی۔

اس کی اصل وجہ کیا ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ نوازش محض باوشاہ کے خلق نیک و بمترین صفات کا ثمرہ تھی ورنہ ہر شخص خیال کر سکتا ہے کہ ایسے گنگار گروہ کو کوئی فرماں روائے صاحب قوت و اقدار مصلحت ملک پر لحاظ کر کے معاف نہیں کر سکتا۔

### گيار *جوال* باب

## فيروز شاه كالمقتصه يهنجنا

نقل ہے کہ سلطان فیروز شاہ سفر کی منزلیں طے کرتا ہوا تھٹھہ جا رہا تھا اور سفر کے تمام مراحل آسانی کے ساتھ گزر رہے تھے۔

سفر کے آغاز میں حضرت شیخ الاسلام شیخ صدرالدین بنسه حضرت شیخ الاسلام شیخ بماؤ الدین ذکریا ملتانی رحمته الله علیه نے بادشاہ سے فرمایا که بیه دعا کو حضرت شاہ سے پچھ کمنا جاہتا ہے۔

فیروز شاہ حضرت شیخ کی جانب متوجہ ہوا اور ممدوح نے فرمایا کہ باوشاہ نے بار اول تصفیہ بر حملہ کیا اور دہلی سے تشخصہ روانہ ہوا۔

باوشاہ نے راہ میں اجود هن پہنچ کر حضرت شیخ فرید الحق رحمتہ اللہ علیہ کی زیارت کی لیکن حضرت شیخ الاسلام بہاء الدین ذکریا ملتانی رحمتہ اللہ علیہ کے آستانے پر حاضر نہیں ہوئے اور فلاہر ہے کہ اس زمانے تک اہل بصیرت نے ان دونوں خانوادوں میں کسی قتم کی تفریق نہیں بیدا کی۔

اس مرتبہ حضرت شاہ نے یہ نذر فرمائیں کہ تھٹھہ کے فتح ہونے کے بعد ملتان عاضر ہو کر مشائخ ملتان کے آستانوں پر حاضری دیں گے۔

فیروز شاہ نے حضرت شیخ کی تقریر سن کر فرمایا کہ یہ خطرہ میری نیت میں بارہا پیدا ہوا ہے۔

بادشاہ نے بے حد عقیدت کے ساتھ ارشاد فرمایا کہ انشاء اللہ تعالی اس مرتبہ سے ارادہ ضرور کروں گا اور خدا کی مرضی و مشیبت کے مطابق عمل کروں گا-مختصریہ کہ اس مرتبہ طغیانی کم تھی اور بادشاہ نے تصفیہ میں نزول فرمایا-

اہل شہر باوشاہ کی آمہ سے قطعا ً بے غم تھے اور اپنے مواضع و قصبات و قریات

میں زراعت میں مشغول تھے۔ پہلی مرتبہ باوشاہ بے نیل و مرام تشخصہ سے واپس ہوا اور اہل شہر نے اس امر کو جمت اللی قرار دے کریہ کمنا شروع کیا تھا کہ سلطان فیروز شاہ نے ہم پر حملہ کیا' لیکن تقدیر اللی نے معاملہ بر عکس کر دیا اور فیروز شاہ نے خود ہمارے لئے جان دی اور ہمارے مقابلے سے فرار ہوا۔

غرض کہ بادشاہ کی آمد کی خبر نزدیک و دور مشہور ہوئی اور اہل سندھ کو معلوم ہوا کہ شاہ ہند جرار فوج کے ہمراہ ان کے مقابلے کو آیا ہے۔

فیروز شاہ نے خدا کے فضل و کرم سے بے حد مسرت و مستعدی کے ساتھ اس مرتبہ گجرات سے سفر کیا تھا اور جلد سے جلد کوچ متواتر کرتا ہوا سندھ پہنچا تھا۔

اہل سندھ فیروز شاہ کی آمد اور اس کے دبدبے سے بے حد خوف زدہ ہوئے تھے اور اب سندھ کی ساحلی آبادی کو خراب اور دریائے سندھ کے پل اور گھاٹ کو مسمار کرکے حصار گلی میں پناہ گزیں ہوئے تھے۔

فیروز شاہ اپنے لشکر کے ہمراہ آبادی میں پہنچا اور معلوم ہوا کہ تمام باشندگان سندھ نے زراعت میں سعی بلیغ کی ہے اور ان کی زراعت کا غلہ پختہ ہو چکا ہے۔

بادشاہ کو معلوم ہوا کہ اہل سندھ دریائے سندھ کے ساحل سے دور ہٹ گئے ہیں' اس لئے ہندی لشکرنے دریا کے کنارے خیمے نصب کئے اور خندق و کنگرہ مرتب و تیار کرکے بے حد راحت و آرام سے ساحل پر مقیم ہوئے۔

چونکہ غلہ تو ہنوز مراد کو نہ پنچا تھا' اس کئے غلے کا نرخ آٹھ یا دس جینل فی پنج سیر تھا۔

ای درمیان میں نیا غلہ تیار ہو گیا اور اجناس کا نرخ بے حد ارزاں ہو گیا۔ غرض کہ خدا کے فضل و کرم سے خلائق لشکر ہر چہار جانب نہایت اطمینان سے گشت کرتی تھی اور اہل سندھ کے قریات و قصبات سے غلہ لے کر جمع کرتی تھی۔ دریائے سندھ کے ساحل پر بے شار قریبے آباد تھے اور بعض قربوں کے باشندے جو دریا کو عبور نہ کر سکتے تھے شاہی لشکر کے ہاتھ میں گرفار ہوئے۔

یہ خبر ہادشاہ کو معلوم ہوئی اور فیروز شاہ نے تھم دیا کہ درگاہ شاہی کے نقیب و چاؤش کشکر میں منادی کر دیں کہ چو نکہ یہ چند قیدی مسلمان ہیں' ان کو غلام و کنیز بنانا اور ان کی گردنوں میں خدمت کا جوا ڈالنا زیبا نہیں ہے۔ جو مخص احکام سلطانی کے ظاف کرے گا وہ گنگار ہو گا۔

ً بادشاه کا تھم تھا کہ جو مخص ان اسپروں کو گر فتار کرے ان کو اپنی حفاظت و مکہ بانی میں نہ رکھے۔

غرض کہ باوشاہ نے تھم دیا کہ بہ اسر دیوان شاہی میں داخل کئے جائیں' اور اس طرح تقریباً چار ہزار سندھی دیوان شاہی میں جمع ہو گئے۔

باوشاہ نے تھم دیا کہ ان قیدیوں کو عمدہ مقام پر رکھا جائے اور ہر فرد کو تثین سیر غلہ روزانہ دیوان وزارت سے عطا کیا جائے۔

اس زمانے میں منک پانچ تنگہ فی من اور جوار چار تنکے فی من تھی' اس لئے شاہی تھم کے مطابق ان قیدیوں کو منکہ دی جانے گئی۔

حقیقت ہے کہ جو سلوک ان قیدیوں کے ساتھ اس حلیم و کریم بادشاہ یعنی سلطان فیروز شاہ نے کیا' اس کی نظیر تاریخ میں دستیاب ہونی محال ہے۔

#### بارجوال باب

## اہل سندھ سے جنگ

نقل ہے کہ سلطان فیروز شاہ نے دریائے سندھ کے ساحل پر قیام کیا' اہل سندھ کا ایک بست ہوا کا ایک بہت بڑا گروہ گھاٹ کو چھوڑ کر شوخ چشی کر ہا تھا۔ فیروز شاہ نے بے حد غور و فکر کے بعد یہ طے کیا کہ عماد الملک و ظفر خال کو تھم دیا جائے کہ یہ اشخاص دریائے سندھ کو عبور کرکے اہل سندھ کو تباہ و یامال کریں۔

اہل سندھ کا ایک گروہ ہے حد قوت و ساز و سامان کے ہمراہ ستر کوس تک راہ میں حائل تھا۔

یہ گروہ ہروقت ہوشیار اور چوکنا رہتا تھا اور اہل ہند دریا کو عبور نہ کر سکتے تھے۔

ہمراہ پیچھے واپس ہوں اور دبلی کا رخ کریں اور کشتیاں اپنے ساتھ واپس لے آئیں۔
ہمراہ پیچھے واپس ہوں اور دبلی کا رخ کریں اور کشتیاں اپنے ساتھ واپس لے آئیں۔
ساحل دریا کے قریب ایک سو تمیں کوس زمین طے کر کے بھر کے نیچے دریائے
سندھ کو عبور کریں اور ای قدر مسافت زمین طے کر کے ملک سندھ میں داخل ہوں
اور حریف سے معرکہ آرائی کریں۔

غرض کہ اس مشورے پر عمل کیا گیا اور عمادالملک اور ظفر خال نے بے پایاں فوج و لئکر کے ہمراہ ایک سو تئیں کوس زمین طے کی اور سندھ میں داخل ہوئے۔ اٹل سندھ بھی بے شار سوار اور پیادوں کے ہمراہ حصار سے باہر نکلے۔ طرفین میں ایس شدید جنگ ہوئی کہ احاطہ تحریر سے باہر ہے۔

سلطان فیروز شاہ دو سری جانب مقیم تھا اور اگرچہ اس مقام سے تھٹھہ کا قلعہ نظر آئر چہ اس مقام سے تھٹھہ کا قلعہ نظر آئا تھا' آنا تھا' لیکن چونکہ دریا کا پاٹ بہت بڑا تھا جس کی وجہ سے دو سرا ساحل نظرنہ آنا تھا' اس لئے لشکر شاہی کی معرکہ آرائی سے بادشاہ قطعا" بے خبر رہا۔ صرف سواروں کے

گھوڑے دور سے نظر آتے تھے۔

کیکن سلطان فیروز شاہ کی آنگھیں آسان سے گلی ہوئی تھیں اور بادشاہ ہر کنظہ لطیفہ نیبی کا امدوار تھا۔

غرض کہ ظلمت شب پھیلی اور فیروز شاہ نے الهام النی سے مستفید ہو کر ایک بی خواہ ملازم کو تھم دیا کہ ایک کشتی پر سوار ہو کر دریائے سندھ کو عبور کرے۔

بادشاہ نے اس ملازم کو ہدایت کی کہ عمادالملک کو پیغام دے کہ اے بیرا اب واپس ہو اور بارگاہ شاہی کا رخ کر' اس لئے کہ طرفین سے بے گناہ مسلمانوں کا خون بیکار ضائع ہو رہا ہے۔

ان امیروں سے ناکید کر کہ جس راہ سے گئے تھے اسی راہ سے واپس ہوں۔ یہ ملازم تھم شاہی بجا لایا اور عمادالملک و ظفرخاں کو بلوشاہ کا پیغام پہنچایا۔

یہ امیرواپس ہوئے۔ جس طرح کہ ایک سو تمیں کوس راہ طے کر کے گھاٹ کے ذریعے سے تعظمہ واپس ہوئے تھے' اسی طرح ایک سو تمیں کوس زمین طے کر کے نشیبی راہ سے واپس ہو کر بادشاہ کی خدمت میں حاضر ہو گئے۔

فیروز شاہ نے ان امیروں سے فرایا کہ یہ ایک مشت اہل سندھ مجھ سے فرار ہو کر کمال جائیں گے، اگر یہ افراد سوراخ مور میں بھی پناہ لیس گے تو بھی لشکر سلطانی ان کے سریر پہنچ جائے گا۔

میرا ارادہ بی ہے کہ اس ملک میں ایک عالیشان شہر آباد کروں اور یہاں قیام کرکے مشیت النی کا منتظر رہوں۔

### تيرموال باب

# عمادالملك كالشكرك لئے دہلی جانا

سلطان فیروز شاہ نے دریائے سندھ کے ساحل پر چند روز قیام کیا اور ہر مخض اپنے کاروبار میں مشغول رہا۔

سلطان فیروز شاہ نے محفل خلوت میں اپنے مثیران بارگاہ سے ارشاد کیا کہ اس مهم کے بارے میں مثورہ کرنا چاہئے۔

بالاخريد رائے قرار پائی که عمادالملک دبلی روانه ہو اور جس قدر لشکر و فوج دار الملک میں موجود ہے اس کو اور نیزتمام اقطاع و پرگنه جات کی فوج اپنے ہمراہ تھٹھہ لیے آئے۔

بادشاہ نے چند روز کے بعد عمادالملک کو رخصت کر دیا اور اس سے فرمایا کہ بشیرا میری نصیحت بیہ ہے کہ تو خان جمال سے لشکر جمع کرنے کے لئے نہ کہنا۔

یہ ظاہر ہے کہ خان جمال ایبا مدیر و بلوفا امیر ہے کہ وہ خود میرے فرمان کی تعمیل میں ایک لوئی ایک لوئیں ہیں ایک لوئیں ہیں ایک لوئیں ہیں ایک لوئیں ہے کہ تو اپنے کو اس تک پہنچا دے۔

میں تجھ کو ایک مصلحت کی بناء پر روانہ کر رہا ہوں ورنہ خان جمال میرا فرمان پہنچتے ہی خود تمام الشکر و حثم کو اس جانب روانہ کر دیتا۔

مختصریہ کہ عمادالملک تصفیہ سے دبلی روانہ ہوا اور منزل بنزل سفر کرتا ہوا دبلی کے نواح میں پنچا۔ خان جمال کو معلوم ہوا کہ عمادالملک آ رہا ہے اور یہ امیر استقبال کے کئے شمرسے باہر نکلا۔

عمادالملک کی نظرخان جمال پر پڑی اور عمادالملک مرکب سے زمین پر اترا۔ خان جمال بھی پاپیادہ ہوا اور چر کو اپنے سرسے علیحدہ کر دیا۔ دونوں امیرایک جا ہوئے اور اول عمادالملک اپنے ہاتھ خان جمال کے قدموں تک کے گیا اور اس کے بعد خان جمال بتواضع تمام اپنے ہاتھ عمادالملک کے قدموں تک کے گیا اور اس کے بعد ہر دو امیر بغل گیر ہوئے اور گھوڑوں پر سوار ہو گئے۔

خان جمال چتر سے دور عماد الملک کے برابر چل رہا تھا اور ہر دو امیر ہاہمی گفتگو میں موف ہوئے۔

خان جمال عماد الملک کو قصر سلطانی میں لایا اور دونوں امیریک جا بیٹھ۔ خان جمال نے زر مفت و زردوزی کے کیڑے عماد الملک کے سامنے پیش کئے۔

علیٰ بھی سے رز بھٹ و رردوری سے پیرے عمادالملک سے ساتھے پیں سے۔ عمادالملک واپس ہو کر اپنے مکان روانہ ہوا اور اس کے بعد خان جہاں نے ایک لاکھ تنگے عمادالملک کی دعوت کے لئے روانہ کئے۔

مختفریه که خان جهال نے لشکر و فوج کی طلب میں تمام اقطاع و ممالک میں خطوط روانہ کئے۔ چنانچہ بداون و تنوج و سندھ و اودھ و جون بور و بہار و ترہث و مہوبہ و امرِج و چندمری و دھار و میان دو آب و سلانہ و دیپال پور و ملتان و لاہور و دیگر بلاد و ممالک کے لشکر خان جہال نے قلیل مدت میں جمع کر دیئے۔

خان جمال اس کام کے لئے ہر روز سند پر بیٹھتا اور خان جمال و عمادالملک کے درمیان محبت و ارتباط کی مختلکہ ہوتی۔

خان جمال نے لشکر کی فراہمی کے لئے عماد الملک کے بھائی کو روانہ کیا۔

جو اشخاص کہ سلطانی لشکر سے واپس آئے تھے وہ بے حد نادم و پشیمان تھے اور بیہ کتے تھے کہ کاش ہم یہاں نہ آئے ہوتے۔

عماد الملک بھی مع تمام حشم و لفکر کے جلد سے جلد روانہ ہو کر بادشادہ کے حضور میں پہنچ گیا اور اس نے خان جمال کے حالات سے بادشاہ کو اطلاع دی۔

مختصر سیر کہ تختصہ میں شدید قحط رونما ہوا اور ہر شخص نے مختلف مقامات کی راہ --

جس طرح کہ پہلی بار فیروز شاہ کے لئکر میں تنگ دستی پیدا ہوئی تھی بعد کو غلے کی وجہ سے جیرانی و پریشانی ہوئی اس طرح دو سری بار سندھ کے لئکر میں پریشانی اور قط نمودار ہوا۔ اس کی وجہ بیہ تھی کہ باوشاہ سرزمین تھٹھہ سے واپس ہوا اور اہل سندھ نے اپنے قدیم مکان میں آرام کیا اور انہوں نے بے خوف و خطر تمام اندوختہ غلہ تخم ریزی کے لئے زمین میں بو دیا۔

اہل سندھ کا تمام غلہ اس طرح ختم ہو گیا اور نئے غلے کے تیار ہونے کا وقت آ گیا۔

اس زمانے میں جب کہ نیا غلہ تیار ہو رہا تھا' بادشاہ گجرات سے تھٹھہ روانہ ہوا اور فیروز شاہی کسکرانل سندھ کے تمام غلے پر قابض ہو گیا۔

اہل لککر غلے کی فراوانی سے بے حد مطمئن ہو گئے اور تھٹھہ میں قط نمودار ہوا۔

یہ قط ایسا شدید تھا کہ اہل سندھ کی جان کے لالے پڑ گئے۔ چنانچہ ایک سر غلے کی قیت ایک اور دو تھے ہو گئے۔

عمادالملک نے باوشاہ سے خان جہال کی بے حد تعریف کی اور یہ عرض کیا کہ یہ وزیر تمام تدابیر ملکی میں بهترین صفات کا جامع ہے اور وزیران قدیم سے کسی طرح کی کا مستحق نہیں ہے۔

فیروز شاہ وزیر کے حالات س کر اور لشکر کی آمد سے باخبر ہو کر بے حد خوش ہوا۔ غرض کہ تمام لشکر سلطانی بادشاہ کے حضور میں پیش ہوا اور ہر ہمخص کو خلعت عطا ہوا۔

اس کے علاوہ اہل سندھ کو بیہ بھی معلوم ہوا کہ سلطان فیروز شاہ کا ارادہ ہے کہ مع تمام فوج و لشکر کے اس ملک میں داخل ہو۔

اہل سندھ باوشاہ کے ارادے سے آگاہ ہوئے اور ان کے قلوب رنج و غم کا شکار ہوئے۔ ہر فخص نے راہ فرار افتیار کی۔

شاہی لشکر کو خدا کی رحمت سے اس مرتبہ بے حد اطمینان و فارغ البانی نصیب وئی۔

اس قحط کا نتیجه بیه هوا که الل سنده کا ایک گروه روزانه نخشی میں سوار هو کر باوشایی لفکر میں آتا تھا اور تھٹھہ کا ملک روز بروز خراب و ویران ہو تا جاتا تھا۔

جام و بانجد ان واقعات سے بے حد پریشان ہوئے اور انہوں نے باہم مشورہ کرکے

یہ طے کیا کہ ہمارا فیروز شاہ کی بارگاہ میں حاضر ہونا مناسب ہے اور اس طرح تمام افکار اور اندیشوں سے نجلت حاصل کرنی چاہئے۔

اس کے بعد جام و بانبھ نے ایک مخص کو حضرت مخدوم جمانیاں سید جلال الدین بخاری رحمتہ اللہ علیہ کے آستانے پر اوچھ روانہ کیا اور حضرت کو اپنے حال سے خبر دی-

ائل سندھ نے حضرت سے التجاکی کہ جناب سید اوچھ سے یمال تشریف لائیں۔

### چود ہواں باب

## صلح

نقل ہے کہ اہل سندھ نے اس امر پر انقاق کیا کہ حضرت سید جلال بخاری رحمتہ اللہ علیہ کو واسطہ بنانا چاہئے۔

جام و بانبھ نے ایک شخص کو اوچھ روانہ کیا اور حضرت کو اپنے احوال سے آگاہ کیا۔

حضرت سید جلال اوچھ سے فیروز شاہی لشکر میں تشریف فرما ہوئے۔

حضرت کے تشریف لانے سے تمام اہل لشکر حضرت کے قدم بوس ہوئے اور حضرت سید نے فرمایا کہ بابا اطمینان رکھو' انشاء اللہ چند روز میں صلح ہو جائے گی۔

معرت سید جلال الدین بخاری رحمته الله علیه نشان بارگاہ کے قریب پنچے اور بادشاہ نے نمایت خلوص سے استقبال کیا اور اعزاز و اکرام کے ساتھ اپنے لشکر میں لے آما۔

فیروز شاہ اور حضرت سید جلال بخاری نے باہم دگر مصافحہ کیا اور حضرت سید نے بادشاہ سے فرمایا کہ ایک صالحہ و عفیفہ عورت تصفحہ میں موجود تھی اور اس کی دعا کی برکت سے تصفحہ فتح نہیں ہو تا تھا۔

ہرچند کہ یہ دعا گو خدا کی بارگاہ میں دعا کرنا تھا لیکن وہ پاک دامن درمیان میں عائل ہو جاتی تھی۔ اب تین روز ہوئے کہ اس عفیفہ نے جنت کی راہ کی اور اب امید ہے کہ ٹھٹھہ جلد سے جلد فتح ہو جائے گا۔

اہل سندھ کو بھی معلوم ہوا کہ حضرت سید جلال بخاری رحمتہ اللہ علیہ تشخصہ میں تشریف فرما ہوئے۔ ان اشخاص نے حضرت کے حضور میں متواتر پیغام روانہ کرنا شروع کئے۔

اہل سندھ نے حضرت سے اپنی تکلیف کا اظہار کیا اور جناب سید نے بھی ان کے مقصود کے مطابق بادشاہ سے ارشاد فرماکر ان کو مطمئن کر دیا۔

فیروز شاہ نے حضرت سید کی سفارش سے اٹل سندھ کو ان کے مطالبات سے دوچند عطا فرمایا۔

مختریہ کہ حضرت سید نے جام و بانچھ کے تمام مطالبات بادشاہ سے منظور کرائے اور بانچھ نے جام سے منظور کرائے اور بانچھ نے جام سے مشورہ کر کے کہا کہ چونکہ فیروز شاہ کو بیہ معلوم ہو چکا ہے کہ اول سب سے قبل میں نے ملک میں شور و فساد برپا کیا ہے' اس لئے مناسب ہے کہ اول میں بادشاہ کے حضور میں حاضر ہوں اور میرے بعد تم بادشاہ کی بارگاہ میں حاضری دو۔

جام کو بانبھ کی بیہ رائے بے حد پہند آئی اور اس نے بانبھ کو بادشاہ کے حضور میں حاضر ہونے کی اجازت دی۔

مخضربیه که بانبھ دو سرے روز باوشاہ کی خدمت میں حاضر ہوا۔

### بندر موال باب

# بانبھ کابادشاہ کی بارگاہ میں حاضر ہونا

نقل ہے کہ جس روز بانبھ بادشاہ کی خدمت میں حاضر ہوا اس روز فیروز شاہ شکار کے لئے سوار ہوا تھا۔

عین شکار گاہ میں باوشاہ کو معلوم ہوا کہ بانچھ بارگاہ شاہی میں حاضر ہو تا ہے' اس وقت باوشاہ ایک گرگ کو گر فار کر رہا تھا۔

باوشاہ نے اس جانور کے گرفتار کرنے میں بے حد کو شش کی تھی' کیکن بانہم کی آمد کی خبر سن کر باوشاہ قطعا″ متغیرنہ ہوا۔

ظاہر ہے کہ انسان کی فطرت کا تقاضا یہ ہے کہ جس شے کے لئے اس نے بے شار تکلیف برداشت کی ہو' اس کے دستیاب ہونے سے اس کو خوشی و مسرت ہوتی ہے' لیکن سجان اللہ اس تاجدار دیں دار کا کیا کمنا کہ یہ بادشاہ بانیم ایسے حریف کی آمہ کی خبر سن کر بھی اپنی جگہ سے نہ ہلا۔

عقلاء نے سیج کما ہے کہ آئین ملک داری میں جو فراست فیروز شاہ کو نصیب تھی اس کا خیال کسی قلب میں نہ آیا ہو گا۔ ان عقلاء کا بیہ قول قطعا مسیح ہے اور در حقیقت بیہ بادشاہ تدابیر مکلی میں اپنا جواب نہ رکھتا تھا۔

غرض کہ بانچھ عین شکار گاہ میں بادشاہ کے حضور میں حاضر ہوا اور اس وقت تک فیروز شاہ گرگ کے شکار سے فارغ ہو چکا تھا۔

بادشاہ چر شاہی و بارگاہ بادشاہی کے زیر سامیہ جولان گری کر رہا تھا اور اس کے ہاتھ میں ایک زریں چوب تھی۔

اس درمیان میں بانچھ اپی گردن میں دستار ڈالے ہوئے اور اپی تلوار کو گلے میں باندھے ہوئے بے حد پریشانی کے عالم میں بادشاہ کے حضور میں حاضر ہوا۔ بانبھ مجرموں کی طرح حاضر ہو کر مثل بندگان فرماں بردار کے بادشاہ کے قدموں پر گر پڑا اور رکاب سعاوت کو بوسہ دیا۔

عُرض کہ بانبھ نے باوشاہ کی قدم ہوسی کی اور رکاب کو بوسہ دیا اور فیروز شاہ نے دست شفقت اس کی بیٹے پر رکھا اور فرمایا کہ ''بانبھ تم مجھ سے کیوں خوف زدہ ہوتے ہو' میں عام طور پر کسی شخص کو مصرت نہیں پہنچا تا چہ جائیکہ تم۔ قطعا" مطمئن رہو' تمہارا مرتبہ انشاء اللہ دوگنا بلند و بالا ہو جائے گا۔''

غرض کہ باوشاہ نے تھم دیا کہ بانبھ کو ایک اسپ تازی عطا ہو-

فیروز شاہ بانھ سے اس قدر مفتلو کر کے خاموش ہو گیا اور پھر شکار میں مشغول \_\_\_\_\_\_

اس روز بانچھ کے ہمراہ جام بھی آیا اور نہایت تیزی کے ساتھ باوشاہ کی قدم ہوسی کے لئے دوڑا۔

جام نے بھی عقل سے کام لیا اور عین شکار گاہ میں بادشاہ کی قدم ہوی کے لئے حاضر ہوا۔

حاجبان درگاہ و عمدہ داران شاہی تخت شاہی کے قریب قدم بوسی کو لے گئے اور جام دستار باندھے ہوئے مثل امانیان مشہور کے حاضر ہوا' اس لئے کہ دستار گلے میں ڈالنا اور تیج کو گردن میں حمائل کرنا صرف بار اول ضروری تھا۔

چونکہ بانبھ اس سے قبل مجرمین کی طرح فیروز شاہ کے حضور میں حاضر ہو چکا تھا اس لئے اب جام دستار بند ہو کر مثل امان یافتہ مجرم کے حاضر ہوا۔

غرض کہ جام نے نمایت عقیدت کے ساتھ شاہی رکاب کو بوسہ دیا' اور بادشاہ گھوڑے پر سوار ہوا اور مسرت کے عالم میں گھوڑے کو کادا دینے لگا۔

باوشاه نے جام کی بشت پر وست شفقت کھیرا اور نمایت نرمی سے گفتگو کی-

جام نے عاجزی کا اظہار کیا اور جو قصور اس سے سرزد ہوئے تھے ایک ایک کر کے بادشاہ کے حضور میں بیان کئے۔ اس موقع پر جام نے سے مصرع پڑھا کہ:\_

"شاه بخشده تونی و بنده شرمنده منم"

فیروز شاہ نے جام پر بے حد نوازش فرمائی اور نہایت شفقت سے احوال دریافت

کیا۔

جام کو بھی ایک اسپ تازی عطا ہوا اور بادشاہ نے یہ مصرعہ پڑھا۔ ''از من نہ سز دیدی و خود بدنہ کنم''

مختفرید کہ باوشاہ شکار گاہ سے واپس ہو کر اپنی فرودگاہ کو واپس آیا' اور جام و بانھھ کو خلعت عطا کئے۔ بادشاہ نے جام و بانچھ کو جامہ ہائے زردوزی و علم عطا فرمائے اور ان کے دیگر ہمراہیوں کو ہر شخص کی حیثیت کے مطابق خلعت عنایت ہوئے۔

غرض کہ فیروز شاہ نے اپی بصیرت کی بنا پر تھم دیا کہ جام و بانبھ کو اطلاع دی جائے کہ اپنے خیل خانہ اور تابعین کے ہمراہ میرے ہمرکاب دیلی روانہ ہوں۔

#### سولهوال بإب

# دہلی میں آمد

نقل ہے کہ جام و بانبھ بے حد سعی کوشش کے ساتھ شاہی اطاعت گزار جلتے میں داخل ہو گئے اور ان کا خطرہ قطعا "زائل ہو گیا تو فیروز شاہ کے لشکر میں عام خوشی پیدا ہو گئے۔ ہو گئی۔

لٹکر گاہ کے ہر گوشے میں اہل لٹکر اطمینان و فراغت کے ساتھ زندگی بسر کرنے گئے اور ہر فرد مطمئن ہو گیا۔ فیروز شاہ نے ارادہ کیا کہ تھٹھہ سے روانہ ہو کر دہلی واپس آئے۔

بادشاہ نے جام کے فرزند اور تماجی برادر بانبھ کو سندھ کی حکومت عطا فرمائی۔ فیروز شاہ نے ان کو خلعت و مراتب عطا کئے اور جدید حاکمان ملک نے اس وقت چار لاکھ سیکے نفذ بطور خدمت عطا کئے اور ہر سال چند لاکھ سیکے نفذ اور اسباب و سلمان پیش کرنے کا وعدہ کیا۔

فیروز شاہ جام و بانچھ اور ان کے خیل خانے کے ہمراہ دیلی واپس ہوا۔

بادشاہ نے تھم دیا کہ جام و بانجد کو دہلیز خاص کے سامنے قیام کی اجازت دی جائے اور فراشینہ سفید' فراش خانہ خاص سے عطا ہو۔

باوشاہ نے ملک سیف الدین خوجو کو حکم دیا کہ جام و بانبھ کو آئین سلطانی کے مطابق آداب شاہی سکھلائے اور ان کی مگھبانی کرے۔

مختصرید کہ جام و بانچھ اپنے خیل خانے کو لشکر شاہی میں لے آئے اور کشتیوں میں سوار کرایا اور بادشاہ کامیاب و بامراد دیلی واپس ہوا۔

ملک سیف الدین خوجو شاہی ہدایت کے مطابق شب و روز ان کی تکہبانی و خدمت کرتا تھا۔ ایک روز بیہ خبر مشہور ہوئی کہ بانچھ کے فرزند و حاشیہ نشین جس کشتی میں سوار تھے وہ غرق ہو گئ - بانبھ یہ خبر س کر پریشان ساحل دریا کی طرف دوڑا۔ ملک سیف الدین خوجو نے خیال کیا کہ شاید بانبھ دغا کرنا چاہتا ہے اور اس بہانے سے اپنے ملک کو واپس ہونے کا خواہشمند ہے۔

ملک سیف الدین خوجو کو فکر لاحق ہوئی اور اس امیرنے اپنے فرزند کو باوشاہ کی خدمت میں روانہ کر کے یہ پیغام دیا کہ یہ خبر مشہور ہوئی کہ بانچھ اور اس کے متعلقین کی کشتی غرق آب ہو گئی اور بانچھ اس خبر کو سن کر ساحل دریا کی طرف جا رہا ہے۔ بندہ ناچیز کو اس خبر اور بانچھ کی حرکت سے گمان ہو تا ہے۔ اگر شاہی تھم ہو تو فدوی بانچھ کو اپنی جگہ سے حرکت کرنے کا مانع ہو۔

باوشاہ نے قدرے تال فرما کر ارشاد کیا کہ اپنے پدر کو ہدایت کر کہ وہ بھی بانبھ کے ہمراہ رہے اور اگر دیکھے کہ بانبھ کشی میں سوار ہو کر اپنے وطن کو واپس ہو رہا ہے تو اس سے صرف میہ کمہ دے کہ اگر تو مرد ہے اور تجھ میں جرات موجود ہے تو قدم آگے برھا۔

اپنے پدر کو ہدایت کر' وہ صرف یہ تقریر کر کے واپس ہو اور بانھ کا مانع نہ ہو' اس کے بعد میں خود بانچھ سے باز پرس کر لوں گا۔

مختریہ کہ جب تک ملک سیف الدین کا پیغام پدر تک پنچائے بانچھ کو معلوم ہو گیا کہ اس کے اہل کے اہل کے اہل کے اہل و گیا کہ اس کے زن و فرزند کے غرق آب ہونے کی خبر قطعا" غلط ہے اور اس کے اہل و عیال و نیز خدام قطعا" زندہ صحح و سالم ہیں۔

بانبھ یہ خبرس کر لشکر کی طرف واپس ہوا۔

اس واقعے کو معرض تحریر میں لانے کا مقصد یہ ہے کہ سلطان فیروز شاہ ایبا مستقل مزاج فرماں روا تھا کہ ملک سیف الدین نے اپنے پسر کے واسطے سے بانہو کے متعلق اس درجہ تشویش انگیز خبر بادشاہ تک پہنچائی' لیکن فیروز شاہ کے قلب میں خطرہ نہ پیدا ہوا۔

حقیقت یہ ہے کہ سلطان فیروز شاہ ایہا ہی صاحب تجربہ و پختہ کار فرمال روا تھا کہ اس نے آئین فراست و جہال داری سے بیہ تھم صادر فرمایا ورنہ دو سرا حکمرال الیی وحشت ناک خبر سن کر اس درجہ مخل نہ کرتا۔ بادشاہ نے راہ سے ملتان کا قصد کیا اور اس اسلامی شریس پہنچ کر مشاکع ملتان کی زیارت کی اور اہل شرکو اپنے انعام و اکرام سے سرفراز و شاد فرمایا۔

ریارت می اور ایل میں فتح نامہ روانہ کیا اور وارالملک میں فتح نامہ پینینے کے بعد خان باوشاہ نے وہل میں فتح نامہ روانہ کیا اور وارالملک میں فتح نامہ پینینے کے بعد خان جمال وزیر نے جو اس مڑوے کا منتظر تھا' فرمان شاہی کی طرف ووڑا اور مجمع عام میں شاہی فرمان کو بہ آواز بلند پڑھا۔

مان موں وجہ او ربعہ پر اس ہیں ہے۔ شہر <sub>دب</sub>لی میں اکیس روز کامل طبل شادی بجے اور قبے آراستہ کئے گئے۔ خان جمال نے بے حد شان و شو کت کے ساتھ سرحد دیبال پور تک بادشاہ کا استقبال کیا۔

### سترجوال باب

### خان جمال كااستقبال

خان جمال نے سفر کی تیاری کی اور دیبال پور تک باوشاہ کا استقبال کیا۔ یہ وزیر باوشاہ کی ملازمت حاصل کر کے بے حد خوش ہوا اور بے شار تخفے فیروز شاہ کی خدمت میں پیش کئے۔

سلطان فیروز شاہ نے تفضہ و مجرات کے تمام شدائد و مصائب کی تفصیل خان جمال سے بیان کی۔

خان جمال نے بادشاہ سے عرض کیا کہ چونکہ خدا کی رحمت اور اس کا فضل و کرم حضرت کے شامل حال ہے' اس لئے تمام تکالیف راحت سے بدل گئیں۔

تفضه ایبا وشوار و مخالف ملک جو سلطان معزالدین سام کے عمد حکومت سے آائیدم کی تاجدار دبلی سے فق نہ ہوا تھا۔ پروردگار کے فضل و کرم سے حضرت کے بہتنہ تصرف میں آیا۔

جو ملک سلطان علاء الدین ظمی ایسے فرمال روا سے جو سلاطین روم و چین کا ہمسر نفا فتح نہ ہو سکا اور جس سرزمین کو باوجود سالمائے سال کی کوشش کے حضرت خدا کگان مغفور سلطان محمد شاہ تغلق کا جرار لشکر زیر نمین نہ کر سکا وہی مخالف ملک بغیر تنج زنی کے پروردگار عالم نے اپنی قدرت کالمہ سے حضرت کے دست حق پرست پر فتح کرایا۔ کے پروردگار عالم آگر غور فرمائیں تو حضرت کا بیہ کارنامہ کچھ کم قابل ستائش نہیں ہے۔ خداوند عالم اگر غور فرمائیں تو حضرت کا بیہ کارنامہ کچھ کم قابل ستائش نہیں ہے۔ مختصریہ کہ سلطان فیروز شاہ اپنے فتمند لشکر کے ہمراہ شہر دیبال پور سے روانہ ہو کر دبلی پہنچا۔

تمام اہل شرنے عمرہ و نفیس بیرقوں و لطیف ساز و سلمان کے ساتھ بادشاہ کا احتقبال کیا۔

وہلی میں تبے تیار کئے گئے اور شہر میں آرائش و عام خوشی منائی گئی اور تمام جانب

ے فلق تماشے کے لئے شرمیں جمع ہوئی۔

قبول کے سائے میں بے شار نعمتیں انبار کر دی گئیں اور طعام و شراب و تنبول و میوہ تر خشک بکھرت مہیا کئے گئے۔

ہر تماشائی خوان نعمت سے مستفید ہو آ اور کسی مخص کو ممانعت نہ تھی کہ ان اشیاء سے مستفید نہ ہو۔

غرض که تمام عالم میں خوشی و اطمینان کا دور دورہ ہو اور ہر مکان میں جش کی مجلس منعقد ہوئی۔

ظاہر ہے کہ خلائق شرشدید محنت و مشقت کے بعد اپنے مکان پنچے تھے اور اپنے احباب و اعزہ سے ملاقات کی تھی' اس لئے ہر گھر میں دن عید رات شب برات کا سال نظر آیا تھا۔

جو اشخاص کہ کونجی رن کے مصائب کو برداشت کر کے زندہ و تندرست اپنے مکان پنچے تھے' ان کے گھر میں غلغلہ شادی بلند تھا اور جن غرباء نے کہ اس صحرائے جال ستال میں دنیا کو خیر باد کما تھا ان کے مکانات میں شور و ماتم بریا تھا۔

غرض که بعض مکانات میں سرود اور بعض میں گربیہ و زاری کی مختلف صدائیں ند تھیں۔

فیروز شاہ نے جب یہ واقعات سے تو آبدیدہ ہو کر خان جمال سے فرمایا کہ جو غریب کو نئی دن میں جال بحق ہوئے ہیں اور ان کا مال و اسباب برباد ہوا ہے' ان کے گھروں میں صف ماتم بچھی ہوئی ہے' اگر تشخصہ کا سفر نہ کیا جاتا تو مخلوق کو یہ روز سیاہ دیکھنا نصیب نہ ہوتا۔

بادشاہ نے خان جہال کو تھم دیا کہ متوفی اشخاص کی شخواہ و روزینہ ان کے ور ٹاء پر بحال رکھا جائے۔ ان ور ٹاء کو کسی قتم کی تکلیف نہ پنچے۔

بادشاہ نے مزید ماکید کرتے ہوئے کہا کہ ان کے حالات میرے روبرو پیش کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔

اس کے علاوہ جن اشخاص نے ہماری مخالفت کی ہے اور گجرات سے رقم لے کر دبلی فرار ہوئے ہیں اور ہم کو اس مصیبت کے عالم میں چھوڑ دیا ہے' ان کا روزینہ اور مواضع بھی ان پر بحال رکھے جائیں۔ میں نہیں چاہتا کہ مجھ سے کسی مختص کو کسی فتم کا

بھی رنج و آزار پنچے۔

غرض کہ جام و بانجھ اپنے تمام خیل خانے کے ہمراہ شاہی رعب و داب سے متاثر دہلی میں وارد ہوئے۔

باوشاہ نے تھم ویا کہ ان کے متعلقین کو سرائے ملکہ کے متصل قیام کرنے کی اجازت دی جائے گاکہ یہ اشخاص اطمینان کے ساتھ یہاں زندگی بسر کریں۔

غرض کہ جام و بانچھ کے خیل خانے کو جائے قیام عطا ہوئی اور بیا گروہ جس محلے میں آباد ہوا' وہ حصہ سرائے تشخصہ کے نام سے موسوم کیا گیا۔

فیروز شاہ نے مبلغ دو لاکھ تھے بانچہ کے لئے اور ای قدر رقم جام کے واسطے نفذ خزانے سے بطور انعام خزانہ شاہی سے مقرر کی۔

علادہ اس سالیانہ کے ہر روز اس قدر انعام از قتم پارچہ و دیگر اشیاء ان کو عطا ہونے لگیں کہ انہوں نے تھے کو قطعا "گوشہ دل سے فراموش کر دیا۔

دربار عام میں فیروز شاہ تخت شاہی پر جلوس کرتا اور جام و بانبھ جام خانہ میں جمال سے فرو تر دست راست کی طرف جگہ باتے تھے۔

مورخ عفیف انشاء اللہ ان کی درباری نشست کا حال بیان باریابی کے باب میں تفصیل سے بیان کرے گا۔

اس کے علاوہ مولف تمام خانان و ملوک کے مرتب دربار' جو شاہی تھم کے مطابق ان کے لئے تجویز کئے گئے تھے' نمایت شرح و بسط کے ساتھ ہدیہ ناظرین کرے گا۔ غرض کہ اس واقعے کو چند سال گزر گئے اور براور بانبھ مسی تماہی نے بغاوت کی۔

فیروز شاہ نے جام کو اس کے مقابلے میں روانہ کیا جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ جام نے تعظمہ پہنچ کر تماجی کو ملک سے باہر کر دیا۔

بانبھ دبلی میں مقیم رہا اور بادشاہ کے خدام میں داخل ہو کر زندگی بسر کر تا رہا۔ اس درمیان میں سلطان تعلق شاہ حکمراں ہوا اور بانبھ کو چتر سفید عطا کر کے تھٹھہ روانہ کیا' لیکن بانبھ نے راہ میں وفات پائی۔

### المحاربهوال باب

# طاس گھڑیا ل کی ایجاد

روایت ہے کہ فیروز شاہ نے اپنے انوار بصیرت و نیز فهم و فراست سے دبلی میں ایک نادر روزگار شے وضع فرمائی۔

ایک الیی شئے جس کو نادر روزگار کہ سکتے ہیں' طاس گھڑیال کی ایجاد ہے۔

یں ایک الی یادگار ہے جو کی فرمان روائے صاحب افتدار کو نصیب نہ ہوئی' اس لئے کہ جس بادشاہ نے کوئی شے ونیا میں وضع کی وہ امتداد زمانہ کی وجہ سے جلد سے جلد معدوم ہو گئی۔

حضرت آدم علیہ السلام سے لے کر سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے عمد مبارک تک چھ مبارک تک چھد مبارک تک چھ سلاطین الوالعزلم نے دنیا میں چھ یادگاریں چھوڑیں۔

کیومرث نے کلاہ' جشید نے تیج' فریدوں نے سریر' کیعسرو نے جام کیتی نما' اسکندر نے آئینہ' حضرت سلیمان نے مر'انی یادگار چھوڑی۔

غرض کہ سلطان فیروز شاہ نے بھی طاس گھڑیال کو وضع کر کے خراسان سے بنگالہ تک تمام ممالک میں اپنی یادگار قائم کر دی۔

یہ چھ یادگاریں جو ندکورہ بالا چھ شہریاران نامور نے دنیا میں چھوڑیں' ان میں سے ہریادگار سے صرف ایک ہی نفع مقصود تھا اور بیشتروہ دنیاوی نفع تھا۔

فیروز شاہ نے اپنے انوار بھیرت سے طاس گھڑیال وضع کرنے میں بے حد سعی و کوشش کی اور اگرچہ اس ایجاد سے بھی بظاہر دنیاوی نفع خیال کیا جاتا ہے لیکن اگر حقیقت پر غور کیا جائے تو اس میں آخرت کے فوائد بھی موجود ہیں۔ چنانچہ یہ مورخ حالات سلاطین لیعنی سمس سراج عفیف مختمرا ''سات منافع بیان کرتا ہے:۔

نفع اول یہ ہے کہ گھڑیال کے بجانے سے اس کی آواز اہل عالم کے گوش تک

پہنچق اور انسان روز و شب کے گزرنے سے آگاہ ہو تا ہے۔

ائل غفلت کو اپنی عمر عزیز کے گزرنے کا علم ہوتا ہے اور وہ حیات ناپائیدار کے بیکار ضائع ہوتا ہے کہ جب ہوا تاریک ہوتی بیکار ضائع ہونے پر افسوس کرتے ہیں۔ دوسری منفعت یہ ہے کہ جب ہوا تاریک ہوتی ہوتی ہو اور افق آسان پر غبار آ جاتا ہے تو غریب نمازی ظہر و عصر کا صحح وقت معلوم نہیں کر سکتے اور اپنے قرائن و قیاس سے ظہر کی نماز عصر کے وقت اور عصر کی نماز مغرب کے وقت اوا کرتے ہیں۔

اس عمد میں علماء و مشائخ کے گروہ میں بے حد اختلاف ہے اور ہر فرد نے اپنے اجتماد کے موافق فتویٰ دیا ہے جس کی وجہ سے مختلف اقوال منقول ہیں۔

جبکہ اس قتم کے اوقات کا فرق نمازیوں کو معلوم ہو جاتا ہے تو گھڑیال کی آواز سنتے ہی ہر مخص آگاہ ہو جاتا ہے کہ س قدر دن گزر گیا اور کتنا ابھی باتی ہے اور اس طرح نماز ظهرو عصرکے اوقات میں کسی قتم کا شک و شبہ باتی نہیں رہتا۔

تیسرا فائدہ بیہ ہے کہ جب صاحبان تھجد نماز کے لئے تیار ہوتے ہیں اور شب کا پتد نمیں چانا تو ان کو ادائے نماز میں تردد ہو تا ہے۔

واضح ہو کہ ہمارے سردار و آقا سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم پر نماز تنجد فرض تھی اور حضور کی امت کے لئے سنت ہے۔

اگر کوئی ایماندار مسلم تبجد کا پابند ہوتا ہے جس کا وقت نصف شب گزرنے کے بعد سے نماز کے آغاز تک ہے اور اس کو اوقات شب کا علم نہیں ہوتا تو اس کو ادائے صلاق میں تردو و شبہ ہوتا ہے' لیکن گھڑیال کی آواز سنتے ہی اس قتم کے تمام شبهات دور ہو جاتے ہیں۔

چوتھی منفعت بیہ ہے کہ ہر معلی کے لئے سابیہ اصلی کی شاخت بے حد ضروری ہے اور اس مسئلے میں علماء کا قول ہے اور اس مسئلے میں علماء کے درمیان بے حد اختلاف ہے، بلکہ بعض علماء کا قول ہے کہ کامل دانشمند وہ شخص ہے جو چودہ علوم کا ماہر ہو اور ان چمار دہ علوم میں ایک علم نجوم بھی ہے، جس کو سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ذموم قرار دے کر اس کی تعلیم سے امت کو منع فرمایا ہے، جس بنا پر علماء نے بھی ممانعت کا فتوی دیا ہے۔

سامیہ اصلی ہرماہ سنتسی میں گھٹتا برهتا رہتا ہے' اس کئے کہ ایک زمانے میں دن بروا

ہوتا ہے اور رات چھوٹی' اور ایک وقت الیا آتا ہے کہ رات بری ہو جاتی ہے اور ون چھوٹا۔

سال میں ایک قدم سے لے کر ساڑھے دس قدم تک شب و روز سائے میں فرق ہوتا رہتا ہے اور یہ فرق سوائے عالم ربانی کے دوسرا فض نمیں جاتا۔

طاس گھڑیال کے وضع کرنے سے پاس اور گھڑی کی معرفت کے لئے جدید آئین و قوانین بنائے جاتے ہیں اور جب پاس مرتب ہو جاتا ہے' تو باریک بین حکماء کے قول کے مطابق آخری طاس پر گجر بجاتے ہیں' جس کا مفہوم یہ ہوتا ہے کہ جس قدر پاس اس روز پائی جاتی ہیں تو اس مقدار میں پاس گزرنے کے بعد روزانہ گھنٹہ بجاتے ہیں اور معلوم ہو جاتا ہے کہ آفلب اس ممینہ میں کس برج میں ہے اور سایہ اصلی اس مینے میں فلال برج سے متعلق ہے اور اس قدر قدم کا نقلوت ہے۔

الیی حالت میں علوم نجوم کی حاجت نہیں ہوتی اور انسان اس ممنوع علم کی تخصیل سے بے نیاز ہو جاتا ہے۔

پانچواں نفع ہیہ ہے کہ جب روزہ دار ماہ مبارک رمضان میں روزہ رکھتے ہیں اور خدا کی قدرت سے نماز شام کے دفت ہوا تاریک ہوتی ہے اور اہل صوم یہ خیال کرتے ہیں کہ آفتاب غروب ہو گیا اور نماز مغرب کا دفت آگیا۔

الل صوم اپنے اس خیال پر روزہ افطار کر دیتے ہیں' لیکن جب ہوا صاف ہو جاتی ہے اور آفاب نمودار ہو جاتا ہو جاتی ہو ان کا روزہ اور آفاب نمودار ہو جاتا ہے تو غریب روزہ داروں کو معلوم ہوتا ہے کہ ان کا روزہ ٹوٹ گیا۔

علائے شریعت و مشائخ طریقت میں اس مسئلے میں بے حد اختلاف ہے' ہر مخض نے اپنے اجتماد کے مطابق تھم دیا ہے' جس کی وجہ سے غریب روزہ دار قبل و قال میں گرفتار ہیں' لیکن طاس گمڑیال وضع کرنے کے بعد علاء کا اختلاف اور روزہ داروں کا اضطرار قطعا ' رفع ہو گیا اور اہل صوم گھڑیال کی آواز سن کر روزہ افطار کرتے ہیں۔

چھٹی منفعت یہ ہے کہ جب روزہ دار سحری کے لئے اٹھتے ہیں اور سحر کھانے کے بعد جب ان کو اپنے صوم میں بعد جب ان کو اپنے صوم میں شبہ واقع ہو تا ہے' لیکن جب طاس گھڑیال کی آواز ان کے کانوں تک پہنچی ہے تو ان

کو بقیہ شب کا حال معلوم ہو جاتا ہے اور اگر شب باقی ہے تو سحر کرتے ہیں ورنہ بغیر سحری کے روزے کی نیٹ کر لیتے ہیں۔

ساتواں نفع ہیہ ہے کہ اگر کوئی ہخض ہی ارادہ کرتا ہے کہ مکث شب گزرنے کے بعد نماز عشاء ادا کرے جو مستحب طریقہ ہے۔ تو اگر یہ ہخض بیدار ہو اور اس کے خیال میں شب باتی نہیں ہے تو ایس حالت میں اس مخض کو تردد ہوتا ہے 'کین طاس گھڑیال کی آواز من کریہ تردد رفع ہوجاتا ہے۔

غرض کہ وضع طاس کے بہ سات فائدے معرض تحریر میں لائے گئے۔ اگر اس کار خیر کے تمام فوائد سے بحث کی جائے تو یہ بیان بے حد طویل ہو جائے گا۔

مختصر یہ کہ نہ کورہ بالا چھ یادگاروں سے صرف دنیاوی فائدہ مقصود تھا' کیکن طاس گھڑیال کے وضع کرنے سے دنیاوی نفع کے علاوہ دینی فوائد بھی حاصل ہوئے۔

غرض کہ سلطان فیروز شاہ تھٹھہ کی مہم سے واپس ہو کر دبلی میں مقیم ہوا اور باوشاہ نے ملک کے انتظام کی طرف توجہ فرمائی-

بادشاہ نے چند روز بارگاہ شاہی کے نجومیوں سے طاس گھڑیال کی بابت گفتگو کی اور بیہ نادر روزگار شیئے وجود میں آئی۔

۔ بے شار خلقت گھڑیال کا تماشا دیکھنے کے لئے فیروز آباد میں جمع ہوئی اور اس مجوبہ روزگار نئے کو دیکھ کر ہر مخض محو حیرت ہوا۔

جوان و ضعیف' مرد و عورت' غرض ہر سن و سال کے تماشائی اس نادر روزگار ایجاد کو دیکھنے شہر میں جمع ہوئے۔

طاس گھڑیال کو کوشک فیروز آباد کے اوپر نصب کیا گیا اور اس کی عظمت و بزرگ اس حد کو بنچ گئی کہ خلقت خدا اس کا تماشا دیکھنے جمع ہوئی اور یہ انجوبہ شئے علامات شاہی و سکہ حکمرانی میں داخل ہو گئی۔ سکہ اس لازمہ عظمت سے مراد ہے جس کا اطلاق صرف بادشاہوں پر کیا جا سکتا ہے۔ چنانچہ یہ وستور قرار بایا کہ سلاطین روزگار کے دربار کے روبرو بیشہ گھڑیال بجا کرے۔ آج ایڈیٹر: اجمل کملل 316 مدینہ شی مال- عبداللہ ہارون روڈ' صدر کراچی 74400

> کتابی سلسله د**نیازاد** مدر: ڈاکٹر آصف فرخی ۱۵5/B بلاک نمبر5 گلشن اقبال کراچی

> > شب خون

ایڈیٹر: سٹس الرحمان فاروقی پوسٹ تبکس 13- الہ آبلو 211003° انڈیا .

☆

سنكت

چیف ایدیش: عبدالله جان جمالدین استفنت ایدیش: شاه محمد مری مری لیب- فاطمه جناح روو کوسه

**مزدور جدوجهد** ایڈیٹر: شعیب بھٹی جدوجهد سینٹر– 40 ابیٹ روڈ' لاہور جفائش ایڈیٹر: توقیر چنٹائی رمیا پلازہ۔ ایم اے جناح روڈ' کراچی ⇔

### عوامي منشور

چیف ایڈیٹر: طفیل عباس ایڈیٹر: ذکی عباس 261-C/II سینٹرل کمرشل اریا طارق روڈ پی ای سی ایچ ایس 'کراچی ⇔

طبقاتى جدوجهد

ایڈیٹر: منظور احمہ 105 منگل مینشن سیکنڈ فلور را کل پارک ککشمی چوک' لاہور۔ فون : 6316214

☆

روداد

ماہانہ ادبی اخبار تکران اعزازی : ڈاکٹر انعام الحق جلوبیر 734- اسٹریٹ 102مھ/G-9 اسلام آباد فون : 252899 ماہنامہ نوائے انسان

مديرِ: شيراز راج

2- گارۇن بلاك گارۇن ٹاؤن لاہور

زير اهتمام: دُيمو كرييك كميش فار هيومن دُويلپمنث فون: 5869042-5864926

☆

مابنامه سوشلسث كراجي

زیر ادارت: زین العابدین' ریاض احمد' محمه عامر سرماج خال' محمه ندیم' امام شامل' مارون خالد پیته: پی او بکس نمبر 8404 کراچی

☆

تخريه

علمی و ادبی کتابی سلسله تنت به نقره

ترتیب: رفیق احمر نقش اهه یا درو

پیشکش: ڈاکٹر محمہ یوسف میمن پیشکش: شاکٹر محمہ یوسف

ُ زیرِ اہتمام: 116-115 جمنا داس کالونی میرپور خاص رابطہ کے لئے: A-87 بلاک این شاکی ناظم آباد' کرا چی



## نامور تاریخ دان ڈاکٹر مبارک علی کی تاریخ پر متند کتابیں

برصغيريين مسلمان معاشره كاالميه ملحد کا اوورکوٹ تاریخ اور عورت تاریخ اور فلسفه تاریخ تاریخ کی روشنی تاریخ شناسی شاہی محل الميه تاريخ اچھوت لوگوں کا اوپ تاریخ کے بدلتے نظرمات تاریخ اور مذہبی تحریکیں غلامی اور نسل برستی تاریخ کیا کہتی ہے سندھ: خاموشی کی آواز علماء اور سياست جديد تاريخ

در در ٹھوکر کھائے يورب كاعروج برطانوی راج (ایک تجزیه) تاریخ ٹھگ اور ڈاکو بدلتی ہوئی تاریخ جأكيرداري مغل دربار تاریخ اور ساست نجی زندگی کی تاریخ تاریخ اور معاشره أكبر كالهندوستان جهائكير كالهندوستان تاريخ اور دانشور تاریخ کھانا اور کھانے کے آواب آخري عهد مغليه كالهندوستان سه مایی دو تاریخ"

## نامور سوانح نگار ہیرلڈلیم کی شہرہ آفاق کتابیں

محر بوسف عباسي بریگیڈیئر گلزار احمہ حكيم حبيب الشعر دہلوي غلام رسول مهر غلام رسول مهر سيد باشى فريد آبادى سید ہاشی فرید آبادی وزبر الحن علدي جميل نقوى اخرعزيز احمه رئيس احمد جعفري مرتب: اسلم کھو کھر مرتب: اسلم کھو کھر مرتب: اسلم کھو کھر

نام كتاب صلاح الدين ايوبي امير تيمور چنگيزخال سليمان عالى شان سكندراعظم \قنطنطنيه ہینی بال كورش اعظم عمرخيام تا تاریوں کی یلغار منگول اور ان کا سردار تين عظيم جنگجو سپه سالار تین عظیم فاتح تین عظیم ڈ کٹیٹر

## نی کتابیں شرۂ آفاق ناولوں کے تراجم تیرتھ رام فیروزپوری کے قلم سے

گئ ہو تھی جے ایس فلیچر ویلنٹائین ولیمز کیس روہمر کیس روہمر سیل چارٹرس میری کازلیٹن جے ایس فلیچر داکثر عکولا زہری بان مختجر بیداد سنهری بچھو مقدس جو تا سرفروش محبت اور خون مکافات عمل



کین فالیٹ وسلی شوکشن ڈاکٹر نپولین ہل گوبی چند نارنگ عتیق الرحمان ایڈووکیٹ محمد سلیم بٹ ضاء الحن ضیاء Awais Sheikh - Mushtaq Ahmad Khalid

رقص اجل کین فالیٹ میں جینا چاہتا ہوں وسلی شوکشن فلفہ کامرانی : اور کامیاب زندگی کے اصول ڈاکٹر نپولین ہل پرانوں کی کہانیاں گوبی چند نارنگ عتیق الرحمان ابلا یورو کے دلیں میں (سفرنامہ) منتیق الرحمان ابلا وقص دیوائگی مجمع سلیم بث میاء الحن ضیاء روشنی سفرمیں ہے فیاء الحن ضیاء معمد سلیم بث مناء الحن ضیاء الحن ضیاء الحن شیاء ا

# U.M.

### **ENTERPRISES**

WE ARE A GROUP OF COMPANIES ENGAGED IN DIVERSIFIED FIELD OF IMPORTS, EXPORTS TRADING AND DISTRIBUTION. OUR BUSINESS PARAMETERS INCLUDE ACQUISITION AND TRANSFER OF TECHNICAL KNOW HOW, LICENSING AND FRANCHISE OF ANIMAL HEALTH, MEDICINES, FOOD, FEED AND PHARMA INGREDIENTS, ADDITIVES, RAW MATERIALS, VITAMINS, CONCENTRATES AND PREMIXES, HERBAL AND ARYUVEDIC MEDICINES AND AGROCHEMICALS. WE HAVE OFFICES IN MAJOR TOWNS OF PAKISTAN WITH DISTRIBUTION NETWORK IN THE COUNTRY.

# Gonadii — f capsules

#### Add that Great Feeling to Life...

An Innovative combination of Natural, Non-hormonal, Highly Effective and Safe compound with Specific Nutritional Ingredients in an appropriate therapeutic dose

... Ensures to enhance vigour and vitality

Further information available upon request.

We care for your health

#### GETZ PHARMA

PAKISTAN (Pvt) LIMITED 30-31/27, Korangi Industrial Area, Karachi – 74900, Pakistan

Tel: 506 3100-02, 505 7867-69 Fax: (92-21) 506 0141, 505 7592



## Regent Plaza

**HOTEL & CONVENTION CENTRE** 



MAIN SHAHRA-E-FAISAL, KARACHI-PAKISTAN

TEL: 5660611-50 (LINES) FAX: 021-5683146 FAX RESERVATION: 021-5687658, 021-5687202

DIRECT RESERVATION: 5660662

E-mail: <u>rphcc@cyber.net.pk</u>